# ΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

Έτος Ίδρύσεως 1964

Τρίτη Περίοδος

Μάρτιος - Απρίλιος 2004

Αριθμός Τεύχους 186 - 187

PROCESSED

Dethodoxos Keryx

GTU LIBRARI



RECEIVED AUG 1 0 2004 P.A.O.I. LIBRARY

Ὁ Ἅγιος Γεώργιος ὁ Νικοξυλίτης

Τοιχογραφία τοῦ 1779, στό μοναστήρι τοῦ 'Αγίου Γεωργίου Νικοξυλίτη, Δρούσια Κύπρου

## ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος 'Ιδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος 'Αριθμός Τεύχους 186-187 **Μάφτιος -'Απφίλιος 2004** 'Έτησία Συνδρομή £10

Διευθύνεται ἀπό Συντακτική Ἐπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

## ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

**Third Period** 

March - April 2004

No.: 186-187

### ПЕРІЕХОМЕНА

| 3 - 6   | 'Εγκύκλιοι: 1) Τῆς Α.Θ.Π. τοῦ Οἰκουμενικοῦ<br>Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου ἐπί τῷ 'Αγίω |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|         | Πάσχα, 2) Σεβ. 'Αρχιεπισκόπου κ. Γρηγορίου,                                             |
|         | (α) Ἐπί τῆ Λαμπροφόρω Αναστάσει τοῦ                                                     |
|         | Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ καί (β) Γιά τήν                                               |
|         | Έθνική Ἐπέτειο τῆς 25ης Μαρτίου 1821.                                                   |
|         | Κοινοτικά Νέα: 1) Σύναξη Ίεροῦ Κλήρου                                                   |
| 7 - 12  | 'Αρχιεπισκοπῆς, 2) Χειροτονία Διακόνου                                                  |
|         | Ρηγίνου Χαραλάμπους, 3) Δεῖπνο στήν                                                     |
|         | Αρχιεπισκοπή Θυατείρων & Μ. Βρετανίας                                                   |
|         | πρός τμήν τοῦ ᾿Αρχιεπ. Καντουαρίας Δρος                                                 |
|         | Rowan Williams, 4) Κλείσιμο τοῦ Ξενώνα τῆς                                              |
|         | Αγίας Φιλοθέης, καί 5) Έορτή Αγίου                                                      |
|         | Γεωργίου.                                                                               |
| 13 - 16 | Αίδεσ. Οἰκονόμου Ἰωσήφ Παλιούρα, "Ή                                                     |
|         | Χρήση τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς στήν                                                      |
| 17 - 20 | λατρεία τῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας".<br>Χάρη Μεττῆ, "'Ιερόθεος Κυκκώτης (1905-           |
| 17 - 20 | 1972)" (γ΄μέρος).                                                                       |
|         | Encyclicals: 1) Patriarchal Proclamation on Holy                                        |
| 21 - 23 | Pascha, 2) Of his Eminence Archbishop Gregorios,                                        |
|         | (a) on the Holy Pascha and (b) on the Greek                                             |
|         | Revolution if 1821,                                                                     |
|         | Events: Addresses of, (a) welcome to Dr. Rowan                                          |
| 24 - 25 | Williams, Anglican Archbishop of Canterbury, and                                        |
|         | his wife, on the occasion of their visit to Thyateira                                   |
|         | House on 28th April 2004 and 2) welcome to the                                          |
|         | Rt. Revd. Stephen Venner, Anglican Bishop of                                            |
|         | Dover, and his wife, on the occasion of their visit to                                  |
|         | Thyateira House on 22nd April 2004.                                                     |
|         | D 1 O A D C1 .                                                                          |

Revd. Oeconomos Anastasios D. Salapatas,

"Veneration of the Relics of the Saints in Medieval

Western Europe".

26 - 28



Εὐαγγέλιο (1791) μέ ἀσημένιες παραστάσεις στό κάλυμμα (1796). 'Από τήν 'Ιερά Μητρόπολη Πάφου. A Gospel Book (1791) with a silver decoration on the cover (1796) From the Holy Bishopric of Paphos.

ΠΑΡΑΚΑΛΕΙΣΘΕ Ν' ΑΝΑΝΕΩΣΕΤΕ ΤΗ ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΣΑΣ ΣΤΟΝ ΟΡΘΟΔΟΞΟ ΚΗΡΥΚΑ

# ΕΓΚΥΚΛΙΟΙ

### ΤΗΣ Α.Θ.Π. ΤΟΥ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΥ ΠΑΤΡΙΑΡΧΟΥ κ.κ. ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΟΥ ΕΠΙ ΤΩ ΑΓΙΩ ΠΑΣΧΑ

λελφοί συλλειτουργοί καί τέκνα εὐσεβῆ καί φιλόθεα τῆς Ἐκκλησίας, Χριστός Ανέστη!

χαιρετισμόν TÓV άναστάσιμον Τοῦτον ἀπευθύνοντες πρός τήν άγάπην σας άναπολούμεν τήν φιλάνθρωπον ἐνέργειαν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τοῦ Λόγου τοῦ Θεοῦ, δι' Οὖ τά πάντα ἐγένοντο, νά χαρίση εἰς τόν ἄνθρωπον τήν ζωήν, ἀλλά καί τήν σκληράν προσπάθειαν τοῦ ἀνθρωποκτόνου διαβόλου καί τῶν παραπλανωμένων ὑπ' αὐτοῦ καί γενομένων όργάνων του άνθρώπων, νά στερήσουν ἀπό τούς άνθρώπους αὐτό τό μέγα καί θεῖον δῶρον τῆς ζωής.

Τό θεῖον δῶρον τῆς ζωῆς εἶναι συνδυασμένον κατά τήν πρόθεσιν τοῦ Θεοῦ μέ τήν χαράν. Ἐπλήσθη χαρᾶς τό στόμα τῶν Μυροφόρων ἐν τῷ λέγειν "Ἀνέστη ὁ Κύριος", ἀναφέρει ὁ ἱερός ὑμνωδός. "Εκτοτε, μυριόστομος ἀκούεται ἡ φωνή "Χριστός Ἀνέστη" καί μυριάδων πιστῶν χριστιανῶν τό στόμα πληροῦται χαρᾶς ἐν τῷ ἐπαναλαμβάνειν τήν ἐξαγγελίαν "Χριστός Ἀνέστη". Διότι ὅλοι αἰσθανόμεθα τήν ζωήν ὡς μίαν τῶν μεγαλυτέρων ἀξιῶν διά τόν ἄνθρωπον καί μάλιστα ἐκείνην μέσω τῆς ὁποίας δυνάμεθα νά ἀπολαύσωμεν ὅλας τάς ἄλλας θείας δωρεάς. Χωρίς τήν ζωήν δέν ἔχομεν αἴσθησιν τῶν ἄλλων δωρεῶν τοῦ Θεοῦ πρός ἡμᾶς.

Ή πηγή δέ τῆς ζωῆς καί τῆς χαρᾶς εἶναι ὁ Χριστός, ἀγαπητοί ἀδελφοί καί τέκνα, καί καλεῖ όλους ήμας να γίνωμεν μέτοχοι αὐτῶν τῶν θείων δωρεῶν Του. Καλεῖ δέ ὄχι μόνον ἡμᾶς τούς Όρθοδόξους Χριστιανούς ἀλλά καί κάθε ἄνθρωπον. Κάθε ἄνθρωπος εἶναι κεκλημένος ἀπό τόν Θεόν νά ζήση τήν πληρότητα τῆς ζωῆς έν χαρά. Διότι ὁ Θεός ἐδημιούργησε τόν ἄνθρωπον καί πάντα τά λοιπά πνευματικά καί λογικά ὄντα διά νά ζοῦν ἐν χαρῷ καί νά ἀποτελοῦν κόσμημα τοῦ ὑλικοῦ καί πνευματικοῦ σύμπαντος. "Εδωσε είς κάθε ἄνθρωπον τήν δυνατότητα νά ἀπολαμβάνη τήν ὄλην δημιουργίαν ἐν χαρᾳ, ἐντός τῶν ὁρίων, βεβαίως, τοῦ ἀλληλοσεβασμοῦ τῶν ὄντων καί ἀκόμη περισσότερον τῆς πρός Αὐτόν καί πρός τά ἄλλα ὄντα ἀγάπης. Ἡ τήρησις αὐτῆς τῆς ἐντολῆς όδηγεῖ εἰς μίαν άρμονικήν κοινωνίαν προσώπων, πλαισιουμένην ἀπό τήν ὑπηρετοῦσαν τόν λοιπήν ἄνθρωπον ἄψυχον κτίσιν στηριζομένην ἐπί τῆς ἐλευθερίας, ἡ ὁποία είναι τό βάθρον της αγάπης. Ἡ ἐν ἐλευθερία αἴσθησις τῆς ἀγάπης ἀποκαλύπτει καί τό ἄρρητον κάλλος τοῦ προσώπου τοῦ Κυρίου, τοῦ ἄκρου τῶν έπιθυμητῶν κατά τούς ἁγίους Πατέρας, καί τοῦ άγαπωμένου άνθρωπίνου προσώπου. άνθρώπινον πρόσωπον άνακλᾶ καί εἰκονίζει τό θεῖον καί ὑπέρτατον κάλλος τοῦ προσώπου τοῦ

Θεοῦ, διότι ἐκτίσθη κατ' εἰκόνα καί ὁμοίωσιν Αὐτοῦ.

Ό πιστός χριστιανός, άλλά καί κάθε ἄνθρωπος, πρέπει νά αἰσθάνεται ὁ ἴδιος καί νά ἀναγνωρίζη είς ὅλους τούς ἄλλους τήν δυνατότητα νά ἀπολαμβάνουν τήν ζωήν καί τήν χαράν τῆς ζωῆς. Άτυχῶς, ὅμως, κατά πρῶτον ὁ διάβολος ἐμίσησε ζωήν τῶν ἀνθρώπων καί EVIVEV άνθρωποκτόνος καί κατά δεύτερον ένέβαλεν είς άνθρώπινον γένος τήν ίδέαν τῆς άνθρωποκτονίας. "Επεισε τόν Κάϊν νά γίνη ὁ άδελφοκτόνος. "Εκτοτε συνάνθρωποί μας μισοῦν κατά μίμησιν ἐκείνου τήν ζωήν των ἄλλων συνανθρώπων αὐτων. Τό αποτέλεσμα είναι ὅτι, ἔκτοτε καί καθ' ὅλην τήν διάρκειαν τῆς ἀνθρωπίνης ἱστορίας, μυριάδες άναρίθμητοι συνανθρώπων μας ἐστερήθησαν τῶν ἀγαθῶν τῆς ζωῆς καί τῆς χαρᾶς τῆς ζωῆς, συνεπεία φονικών καί φθονερών πράξεων ἄλλων συνανθρώπων αὐτῶν. Τοῦτο δυστυχώς συνεχίζεται ἀκόμη καί σήμερον.

Καί ὅμως ὁ Χριστός ἀνέστη ἵνα ζωήν ἔχωμεν καί περίσσειαν ζωής. Καί δέν είναι νοητόν οὔτε είς χριστιανόν οὔτε είς ἄλλον ἄνθρωπον άγαπῶντα τήν ἑαυτοῦ ζωήν καί σεβόμενον τόν Θεόν νά θέλη ἤ νά ἐνεργῃ τόν φόνον ἤ τόν πόνον τῶν συνανθρώπων αὐτοῦ. Ὁ φόνος τῶν συναθρώπων, καί μάλιστα άδιακρίτως τῶν ἀθώων μń συμμετεχόντων είς πολεμικάς άντιπαραθέσεις, είναι πράξις ἀπάνθρωπος, καταδικαστέα καί μή ἡρωϊκή. Ώσαύτως καταδικαστέα είναι καί πάσα έγωϊστική πράξις προκαλούσα πόνον είς τούς ἄλλους καί ἀποβλέπουσα εἰς τήν ἱκανοποίησιν μερικῶν.

"Οπως ἀνέκαθεν οὕτω καί τόν ἐφετεινόν έορτασμόν τῆς Ἀναστάσεως τοῦ Χριστοῦ σκιάζουν πολλαί καί σοβαραί εἰδήσεις περί πολλαπλῶν ὁμαδικῶν ἀνθρωποκτονιῶν καί ἄλλων όδυνηρῶν πράξεων εἰς βάρος τῶν ἀνθρώπων πραττομένων ὑπό ἀνθρώπων. Ὁ Χριστός, ὁ Όποῖος εἶναι ἡ Ὀδός καί ἡ Ἀνάστασις καί ἡ Ζωή καί ὁ Όποῖος διῆλθε τήν ἐπί γῆς ζωήν Αὐτοῦ εὐεργετῶν καί ἰώμενος, δεικνύει εἰς ὅλους τούς άνθρώπους τόν δρόμον τῆς ἀγάπης καί τῆς προσφοράς, τής δικαιοσύνης καί του σεβασμου τῆς ζωῆς καί τῆς χαρᾶς τοῦ ἄλλου, ὡς τόν μόνον δρόμον ὁ ὁποῖος ὁδηγεῖ τήν ἀνθρωπότητα εἰς τήν άληθη χαράν καί τήν πληρότητα της ζωής. Ό Χριστός ἀντέστη εἰς τόν κατ' Αὐτοῦ διωγμόν καί θάνατον διά τῆς συγχωρήσεως, τῆς ἀγάπης, τῆς εὐεργεσίας, τῆς θυσίας καί τῆς ἀναστάσεως. Άπέδειξεν ὅτι ἡ δύναμις τοῦ κακοῦ, παρά τήν λυσσώδη ἐπιδίωξίν του νά θανατώση τόν άρχηγόν τῆς ζωῆς, οὐδέν ἐπέτυχε. Καί πείθει ήμας ὅτι καί σήμερον αἱ δυνάμεις τοῦ κακοῦ θά ήττηθοῦν ἀπό τήν ἰσχυροτέραν δύναμιν τῆς άγάπης, ή όποία εἶναι ή μόνη ή ὁποία ὁδηγεῖ εἰς τήν ἀνάστασιν.

"Οθεν, ἀδελφοί καί τέκνα ἐν Κυρίω, δέν πρέπει νά δειλιῶμεν βλέποντες τό κακόν νά φαίνεται ὅτι ἐπικρατεῖ. Έν τέλει νικητής θά εἶναι ὁ Άναστάς

Κύριος ήμῶν Ἰησοῦς Χριστός καί οἱ πιστεύοντες εἰς τήν ἀνάστασιν Αὐτοῦ. ἀλλά ἡ νίκη μας δέν θά εἶναι νίκη κατά τῶν συνανθρώπων μας, ἀλλά νίκη κατά τοῦ κακοῦ, διότι οἱ χριστιανοί θέλομεν ὅλοι οἱ ἄνθρωποι νά συμμετάσχουν εἰς αὐτήν τήν νίκην καί οὐδείς συνάνθρωπός μας νά νικηθῆ ὑπό τοῦ κακοῦ καί νά ἀπολέση τήν ἐπίγειον καί πολύ περισσότερον τήν αἰωνίαν ζωήν αὐτοῦ.

"Όθεν, χαιρετίζοντες ὑμᾶς πάντας, ἀγαπητοί, διά τοῦ ἀναστασίμου χαιρετισμοῦ "Χριστός Άνέστη", σᾶς εὐχόμεθα νά διέλθητε τήν περίοδον τοῦ Άγίου Πάσχα ἐν ἀναστασίμω χαρᾶ καί διά τῆς ἀγίας ζωῆς σας νά συμβάλλετε εἰς τήν διάδοσιν τοῦ πνεύματς τῆς φιλαλληλίας καί τοῦ σεβασμοῦ τῆς ζωῆς καί τῆς χαρᾶς τῶν συνανθρώπων μας, διά νά νικᾶται τό κακόν ὑπό τοῦ καλοῦ καί νά βασιλεύη εἰς τάς καρδίας ὄλων ὁ νικητής τοῦ θανάτου, ὁ ἀρχηγός τῆς ζωῆς, ὁ Άναστάς Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός. Γένοιτο.

STE STE STE

### ΣΕΒ. ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΕΠΙ ΤΗ ΛΑΜΠΡΟΦΟΡΩ ΑΝΑΣΤΑΣΕΙ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ ΗΜΩΝ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ

Αὕτη, ὡς ἐν Κεφαλαίω, ἔστιν ἡ σεμνή τοῦ Πάσχα ἑορτή, καί ταῦτα Χριστιανῶν τά μυστήρια περί ἀναστάσεως νεκρῶν καί ζωῆς αἰωνίου πανηγυρίζομεν" (Χρυσόστομος).

Άγαπητοί μας Όρθόδοξοι Χριστιανοί καί τέκνα ἐν Χριστῷ Άναστάντι περιπόθητα,

ιορτάζουμε καί φέτος ἱεροπρεπῶς καί μέ πανηγυρισμούς χαρμόσυνους τά μεγάλα καί μοναδικά Γεγονότα πού ξετυλίχθηκαν στήν Άγία πόλη Ἱερουσαλήμ πρίν δύο σχεδόν χιλιάδες χρόνια. Αὐτά τά Γεγονότα εἶναι τά Πάθη καί ἡ Λαμπροφόρος Ἀνάσταση τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὕστερα ἀπό τήν τριήμερη παραμονή του στόν "Αδη.

Αὐτά τά Γεγονότα, λοιπόν, πού μέ τόση είλικρίνεια καί λεπτομέρεια, λυρικότητα καί χάρη, περιγράφουν οἱ ἱεροί Εὐαγγελιστές στά ίερά τους κείμενα, ἔγιναν γιά νά ἀπαθανατίζουν στόν αίῶνα τόν ἄπαντα τό μυστήριο τῆς σωτηρίας μας καί νά διαλαλοῦν στόν αιῶνα τόν ἄπαντα τή θεία ἀγάπη καί εὐσπλαγχνία, τήν όποία, κατά τρόπο θαυμαστό καί πέρα ἀπό κάθε νόηση ὁ Θεός ἐφανέρωσε στόν κόσμο, καί τήν χάρισε στήν Άνθρωπότητα καί σέ ολόκληρη τή Δημιουργία, γιά νά διηγοῦνται οἱ ἐπερχόμενες γενιές τόν πλοῦτο τῆς χάριτος Αὐτοῦ, ὅπως χαρακτηριστικά τονίζει ὁ Άπόστολος Παῦλος "Ο δέ Θεός πλούσιος ὤν ἐν ἐλέει, διά τήν πολλήν άγάπην αὐτοῦ ἥν ἠγάπησεν ἡμᾶς, καί ὄντας ήμας νεκρούς τοῖς παραπτώμασι συνεζωοποίησε τῷ Χριστῷ· καί συνήγειρε καί συνεκάθισεν ἐν τοῖς ἐπουρανίοις ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ. " (Ἐφεσίους, κεφ. Β΄, 4-6).

Αὐτή τήν ἀγάπη καί τόν πλοῦτο τῆς φιλανθρωπίας τοῦ Θεοῦ πρός τό ἀνθρώπινο Γένος γιορτάζουμε καί φέτος ὅλοι μαζί οἱ Χριστιανοί, ἀνατολῆς καί Δύσης, Βορρὰ καί Νότου, μέ πολλή χαρά καί ἱερή ἐλπίδα καί ἐμπιστοσύνη στόν Νεκραναστημένο Χριστό.

"Ολες αὐτές οἱ μέρες, ἀπό τήν ἀρχή τῆς Μεγάλης Σαρακοστής μέχρι καί τήν Άγία καί Μεγάλη Έβδομάδα τῶν Παθῶν τοῦ Χριστοῦ, ἀποβλέπουν στήν χαρά καί τήν ἐλπίδα τῆς Άνάστασης, τονίζουν τό γεγονός τῆς σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου καί μᾶς ὑπενθυμίζουν ὅτι ὁ ἄνθρωπος εἶναι παιδί του Θεου καί δημιουργήθηκε γιά νά γίνει κληρονόμος τῆς Οὐρανίου Βασιλείας Του. Καί, παρά τήν πτώση του καί τήν παρακοή, παρά τήν ροπή, ἀπό τή νεότητά του, πρός τήν ἁμαρτία, ὁ ἄνθρωπος παραμένει τό ἐπίκεντρο, άντικείμενο καί ὁ δέκτης τῆς θείας ἀνάπης, ἡ όποία ἀπό καταβολής κόσμου ἐκδηλώνεται ποικιλότροπα, γιά τή σωτηρία καί τήν ἐπιστροφή του στή Θεία Βασιλεία. ""Ότι ὁμοίωμα τῆς Θείας βασιλείας ὁ ἄνθρωπος" (Γρηγόριος ὁ Νύσσης, Περί κατασκευής του άνθρώπου). Γιά νά φανερώσει δέ αὐτή τήν ἀγάπη ὁ Θεός Πατέρας, θυσίασε τόν Μονογενή Υίό καί Λόγο Του, γενόμενον ὑπέρ ἡμῶν κατάρα καί θυσία λυτρωτική.

Γιαυτό καί οἱ ἱεροί Εὐαγγελιστές κάνουν έκτενη λόγο στά Ίερά Κείμενά τους γιά τή θυσία τοῦ Χριστοῦ καί γιά τή θεία οἰκονομία γενικότερα. Έπισημαίνουν τό γεγονός ὅτι ὁ Θεάνθρωπος Χριστός, σάν γνήσιος "δοῦλος" καί σάν "ὁ Υἰός τοῦ Θεοῦ ὁ ἀγαπητός", ὁδηγεῖται στόν σταυρό "ώς πρόβατον ἐπί σφαγῆς", γιά νά προσφέρει τόν ἑαυτό Του θυσίαν ἄμωμον καί νά γίνει "λύτρον άντί πολλῶν", προκειμένου νά φέρει είς πέρας τή μοναδική θεία ἀποστολή Του, σύμφωνα μέ τά αἰώνια σχέδια τοῦ Θεοῦ. "Νυνί δέ έν Χριστῶ Ἰησοῦ ὑμεῖς οἱ ποτέ ὄντες μακράν ἐγγύς ἐγενήθητε ἐν τῷ αἵματι τοῦ Χριστοῦ." (Έφεσίους, κεφ. Β΄, 13). Αὐτή δέ ἡ θυσία τελεσιουργήθηκε πάνω στόν Γολγοθά καί άποτελεῖ τόν ἀκρογωνιαῖο λίθο τῆς χαρᾶς καί τῆς μακαρίας έλπίδας τῶν Χριστιανῶν καί ὁλόκληρης τής Άνθρωπότητας. "Έν τῷ σταυρῷ σου κατήργησας τήν τοῦ ξύλου κατάραν έν τῆ ταφῆ σου ἐνέκρωσας τοῦ θανάτου τό κράτος ἐν δέ τῆ έγέρσει σου έφώτισας τό γένος τῶν ἀνθρώπων." ("Υμνος Έσπερινοῦ Κυριακῆς Πάσχα).

Μέ τά Πάθη καί τήν Άνάσταση τοῦ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ οἱ μέν ἄνθρωποι ἐλευθερώνονται ἀπό τό προπατορικό ἀμάρτημα, ὁ δέ Θεός ἐπιβεβαιώνει τήν υἰοθεσία του καί ἀνανεώνει τήν διαθήκη τῆς ἀγάπης Του πρός τό ἀνθρώπινο Γένος, καθιστώντας μας ἀθάνατους καί κληρονόμους τῆς βασιλείας Του. Ὁ Χριστός βεβαιώνει: "Άμήν, ἀμήν, λέγω ὑμῖν ὅτι ὁ τόν λόγον μου ἀκούων καί πιστεύων τῷ πέμψαντί με ἔχει ζωήν αἰώνιον, καί εἰς κρίσιν οὐκ ἔρχεται, ἀλλά μεταβέβηκεν ἐκ τοῦ θανάτου εἰς τήν ζωήν." (Ἰωάν. κεφ. Ε΄, 24).

Τά Γεγονότα πού γιορτάζουμε αὐτές τίς "Αγιες μέρες είναι ἱερά καί ἄγια, είναι σωστικά καί πηγή χαρας, ἀθανασίας καί εἰρήνης. Είναι βασικά στοιχεῖα τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης, πού ἐπιζητεῖ πάντα τή χαρά καί τήν ἐλπίδα, γιατί μέσω αὐτῶν ὑπογραμμίζεται ἡ μοναδική ἀξία καί ἱερότητα τῆς ζωῆς. Ἀποτελοῦν τό ἐπίκεντρο τῆς χαρας ὅλου τοῦ κόσμου, γιατί ἡ ' Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ είναι ἡ ἀπαρχή μιὰς "νέας βιωτῆς". Στερεωθήκαμε πάνω στήν πέτρα τῆς πίστης καί γίναμε κοινωνοί

"καινοῦ πόματος" καί συμμέτοχοι στήν μακαρία Τράπεζα τοῦ Οὐρανίου Πατρός: "Χριστός είστιάσατο τόν κόσμον, ὁ οὐράνιος καί θεῖος ἄρτος. Δεῦτε οὖν φιλόχριστοι, πηλίνοις ἐν στόμασιν, ἀγναῖς δέ ταῖς καρδίαις, ὑποδεξώμεθα πιστῶς τόν θυόμενον τό Πάσχα, ἐν ἡμῖν ἱερουργούμενον." (θ'ώδή Μ. Τετάρτης). Ἡ Όρθόδοξη Ἐκκλησία, ἰδιαίτερα, συνέλαβε αὐτό τό πνεῦμα καί αὐτή τή βαθειά ἀλήθεια πού διακηρύσσουν τοῦτες οἱ "Αγιες Μέρες κατά τρόπο μοναδικό, μέχρι τήν ἀποκορύφωσή τους μέ τήν λαμπροφόρο 'Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ καί τήν νίκη Του ἐναντίον τοῦ θανάτου καί τῆς αἰώνιας φθορᾶς.

Αὐτός εἶναι ὁ λόγος πού τίς Ἅγιες τοῦτες Μέρες γιορτάζουμε, τιμοῦμε, μνημονεύουμε καί δοξολογούμε μέ θαυμάσιους έμπνευσμένους ύμνους τοῦτα τά Γεγονότα, γιατί ἀποτελοῦν τό ἐκχύλισμα ἑόρτιας χαρᾶς καί πίστης στόν Παθόντα, Ταφέντα καί Άναστάντα γιά τή δική μας σωτηρία, εἰρήνη καί άγιασμό, Σωτῆρα Χριστό. Τούτο σημαίνει νά συμμετέχουμε στοχαστικά στίς Ίερές Άκολουθίες τῶν ἡμερῶν, νά μελετοῦμε τά ἱερά κείμενα, νά σεβόμαστε καί νά παραμένουμε σταθεροί στήν παράδοση τῆς Έκκλησίας, νά ετοιμαζόμαστε με τήν ψυχή καί τό σῶμα γιά νά μεταλάβουμε τῶν Άχράντων Μυστηρίων, νά συγχωρούμε έαυτούς καί άλλήλους, νά άγαπᾶμε καί νά καλλιεργοῦμε τήν εἰρήνη, καί μέ τούς ἑαυτούς μας καί μέ τούς έχθρούς μας καί μέ τόν Νεκραναστημένο Χριστό, γιατί είναι Έκεῖνος πού ἐκήρυξε τήν εἰρήνη, τήν συγνώμη καί τήν ἀνοχή πρός τούς έχθρούς μας. Μᾶς καλεῖ, λοιπόν, έμπνευσθούμε ἀπό τό θεανθρώπινο παράδειγμά Του, γιατί μόνο τότε γινόμαστε κήρυκες καί TOŪ κοσμοσωτηρίου τούτου θιασώτες Μηνύματος, μόνο τότε συμμετέχουμε πραγματικά στό Πάθος καί τήν Άνάσταση τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, γευόμαστε δέ καί ζοῦμε τή χαρά τῶν ἀποστόλων καί τῶν Μυροφόρων, πού πρῶτοι βίωσαν τό μυστήριό Του καί Τόν συνάντησαν, ἐγειγερμένον ἐκ Νεκρών.

Είδικά σέ τούτους τούς κοσμογονικούς χρόνους πού ζοῦμε, μέ τά μεγάλα κοινωνικά, οἰκονομικά, πολιτικά καί ἄλλα προβλήματα πού άντιμετωπίζει ὅλη ἡ ἀνθρωπότητα, ἔχουμε άνάγκη του μηνύματος καί του πνεύματος τῆς Άνάστασης. Μόνο δέ μέ τή διαφύλαξη αὐτῆς τῆς ίερης παρακαταθήκης καί βεβαιότητας γιά τή θεία ἀγάπη καί τή νίκη τοῦ καλοῦ ἐναντίον τοῦ κακοῦ, θά μποροῦν οἱ κοινωνίες καί τά "Εθνη νά συμφιλιώνονται, νά συνεργάζονται καί νά καλλιεργοῦν τήν άλληλεγγύη καί τόν ἀμοιβαῖο σεβασμό. "Ετσι, θά ἀνανεώνονται, προχωροῦν, θά προοδεύουν καί θά δημιουργοῦν πολιτισμό, βασισμένο στίς μεγάλες άξίες πού διακηρύττει τό Εὐαγγέλιο τῆς Άνάστασης τοῦ Χριστοῦ.

Μέ αὐτές τίς ἱερές προσδοκίες καί λουσμένοι ἀπό τό ἄπλετο φῶς τῆς ἐκ νεκρῶν ἐγέρσεως τοῦ Δεσπότου Χριστοῦ, μαζί μέ τόν Ύμνωδό, ψάλλουμε : "Άναστάσεως ἡμέρα, καί λαμπρυνθῶμεν τῆ πανηγύρει, καί ἀλλήλους

περιπτυξώμεθα. Εἴπωμεν, ἀδελφοί, καί τούς μισοῦσιν ἡμᾶς· Συγχωρήσωμεν πάντα τῆ Ἀναστάσει, καί οὕτω βοήσωμεν: Χριστός ἀνέστη ἐκ νεκρῶν, θανάτω, θάνατον πατήσας καί τοῖς ἐν τοῖς μνήμασι ζωήν χαρισάμενος." (Δοξαστικόν τοῦ ὄρθρου τῆς Ἀναστάσεως).

Σ' Αὐτόν ἀνήκει ἡ δόξα καί ἡ Βασιλεία καί τό ἄπειρον ἔλεος εἰς τούς αἰῶνας. Ἀμήν.

Πάσχα 2004.

2003 2003 2003

ΣΕΒ. ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΘΝΙΚΗ ΕΠΕΤΕΙΟ ΤΗΣ 25ης ΜΑΡΤΙΟΥ 1821.

### Η ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗ ΤΟΥ 1821

"Ο κατά τῶν Τούρκων πόλεμος ἡμῶν, μακράν τοῦ νά στηρίζεται εἰς ἀρχάς τινας δημαγωγικάς καί στασιώδεις ἡ ἰδιωφελεῖς μέρους τινοςτοῦ σύμπαντος 'Ελληνικοῦ Έθνους σκοπούς, εἰναι πόλεμος ἐθνικός, πόλεμος 'Ιερός, πόλεμος τοῦ ὁποίου ἡ μόνη ἀτία εἰναι ἡ ἀνάκτησις τῶν δικαίων τῆς προσωπικῆς ἡμῶν ἐλευθερίας, τῆς ἰδιοκτησίας καί τῆς τιμῆς …". ['Προσωρινόν Πολίτευμα, 'Εν 'Επδαύρω, τὴν α΄ 'Ιανουαρίου, ἔτει, ςωκθ', καί Α΄ τῆς 'Ανεξερτησίας".]

Άγαπητοί μας Συνεργάτες στόν Άμπελῶνα τοῦ Κυρίου,

πως κάθε χρόνο, ἔτσι κι ἐφέτος, οί άπανταχοῦ τῆς γῆς Έλληνες δικαιολογημένα έορτάζουμε πανηγυρικά καί μεγαλόπρεπα τό μεγαλύτερο γεγονός τῆς Ἑλληνικῆς Ἱστορίας - τήν Έπανάσταση του 1821 και τήν ἀπελευθέρωσή της ἀπό τόν μακρό κι ἐπώδυνο ζυγό τῆς Ὀθωμανικῆς κατοχής των Έλληνικων χωρών γιά πεντακόσια σχεδόν χρόνια. Ένα γεγονός πού όδήγησε τόν Έλληνισμό - σέ περιορισμένη, ἔστω, μορφή - στή δημιουργία ἀκραιφνοῦς Ἑλληνικοῦ Κράτους, έδραζόμενου πάνω στούς δυό διαχρονικούς πυλώνες, τήν πολυχιλιετή έλληνική πολιτιστική παράδοση, καί τόν 'Ορθόδοξο Χριστιανισμό, ὅπως αὐτός ὁριοθετήθηκε ἀπό τό Ἱερό Εὐαγγέλιο, τίς Οἰκουμενικές Συνόδους καί τούς Μεγάλους Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας. Γιαυτό καί συνέδεσε τόν Εὐαγγελισμό τῆς Παναγίας γιά νά ἀρχίσει τόν άγώνα του γιά τήν έλευθερία τῆς Πατρίδος του. Συνέδεσε δηλαδή τήν πίστη μέ τήν έλευθερία καί τή δικαιοσύνη.

Στό "Προσωρινό Πολίτευμα", πού ψηφίστηκε στήν Έθνοσυνέλευση τῆς Έπιδαύρου τήν 1η Ίανουαρίου 1822, τονίζεται κατηγορηματικά ὅτι ὁ πόλεμος, πού εἶχαν κηρύξει οἱ "Ελληνες ἐναντίον τῶν κατακτητῶν τους, ἀποσκοποῦσε ἀποκλειστικά καί μόνο στήν ἐξασφάλιση - γιά τούς ὑπόδουλους τότε "Ελληνες - "τῶν δικαίων τῆς προσωπικῆς ἐλευθερίας, τῆς ἰδιοκτησίας καί τῆς τιμῆς", αὐτά δηλαδή πού μέ τή σημερινή διεθνῆ ὁρολογία περιγράφουμε καί κατοχυρώνουμε ὡς "ἀνθρώπινα δικαιώματα".

Δέν ἐπεδίωκαν, δηλαδή, οὔτε νά ἐκδικηθοῦν, οὔτε καί νά ἐξολοθρέψουν ἐν ψυχρῶ τόν παρείσακτο κατακτητή, άλλά νά τόν διώξουν ἀπό τά δικά μας ἐδάφη καί ν' ἀποκτήσουν ἔτσι τό μεγάλο αὐτό δῶρο τοῦ Θεοῦ, τήν προσωπική καί πολιτική τους ἐλευθερία. Γι' αὐτό, ἄλλωστε, καί ὡς μονοσήμαντο σύνθημα τοῦ ἐπικοῦ ἐκείνου καί τόσο ἄνισου - γιά τούς ὑπόδουλους "Ελληνες - Άγῶνα ὑπῆρξε ἀπό τήν ἀρχή μέχρι τέλους τῆς Ἐπαναστάσεως τό "Έλευθερία ἤ Θάνατος".

Ή Έλληνική Ἐπανάσταση τοῦ 1821 εἶχε ἀγκαλιάσει ὁλόκληρο τόν Ἑλληνισμό στά τέσσερα σημεῖα τοῦ ὁρίζοντος. Δέν ὑπῆρξε, ἄλλωστε, τυχαῖο τό γεγονός ὅτι τήν ἔναρξή του τήν εἶχε ἀναλάβει - ἀπεμπολώντας καί δόξες καί πλούτη καί τιμές - ὁ τραγικός ἐκεῖνος μαχητής τῆς Ἐλευθερίας, ὁ Ἁλέξανδρος Ύψηλάντης, στρατηγός τῆς πανίσχυρης τότε Ρωσικῆς Αὐτοκρατορίας, προκειμένου νά ὁδηγήσει τόν δικό του λαό, τούς Ἑλληνες, πρός τήν πλήρη καί χωρίς ὄρους καί συμβιβασμούς Ἐλευθερία.

Δέν πρέπει, ἐπίσης, νά ξεχνοῦμε τήν ἀνεκτίμητη συμβολή στήν προετοιμασία τοῦ Ἁγῶνα - πνευματικά καί ἠθικά - τοῦ Ρήγα Φεραίου, τοῦ πρωτομάρτυρα αὐτοῦ τῆς Ἐθνικῆς Παλιγγενεσίας, καί τῆς Φιλικῆς Ἐταιρείας, μέ πρωταγωνιστές αὐτῆς τόν Νικόλαο Σκουφᾶ, τόν Ἀθανάσιο Τσακάλωφ καί τόν Ἐμμανουήλ Ξάνθο. "Ολοι δέ αὐτοί, ἀλλά καί ἡ πλειάδα τοῦ ἀρχικοῦ πυρῆνα τῶν συνεργατῶν τους, ὑπῆρξαν "Ελληνες τῆς Διασπορᾶς, οἱ ὁποῖοι προτίμησαν νά πέσουν στή φωτιά τοῦ πολέμου ὑπέρ τῶν ἀδελφῶν τους γιά τήν Ἐλευθερία παρά νά παραμένουν ἀδρανεῖς θεατές στά γραφεῖα τῶν ἐπιχειρήσεων καί τῶν ἐπαγγελματικῶν τους ἀσχολιῶν.

Ή Μεγάλη ὄμως Ἑλληνική Ἐπανάσταση τοῦ 1821 δέν περιορίστηκε μόνο σ' αὐτούς, ἀλλά διευρύνθηκε σέ βάθος καί σέ πλάτος, μέ τόν Άδαμάντιο Κοραῆ, τόν Ἰωάννη Καποδίστρια, τούς ἐμπόρους καί τούς ναυτικούς πού ζοῦσαν εἴτε στά Ἑλληνικά νησιά, εἴτε καί στίς χῶρες τῆς Εὐρώπης καί ὅλοι τους εἶχαν θέσει στήν ὑπηρεσία τῶν ἐθνικῶν στόχων τῶν Ἑλλήνων τίς περιουσίες καί τή μόρφωση καί τήν ἐπιρροή πού ἀσκοῦσαν πάνω στούς ἡγέτες τῶν ξένων δυνάμεων, ἀλλά καί τήν ἴδια τήν προσωπική τους ἀσφάλεια καί ζωή.

Τρίτος καί στήν οὐσία ἀπαραίτητος παράγοντας γιά τήν τελική ἐπιτυχία τοῦ Ἁγῶνα ὑπῆρξε, βέβαια, ὁ Ἑλληνικός Λαός πού ζοῦσε κυρίως στήν Πελοπόννησο, στήν Στερεά Ἑλλάδα, στά νησιά τοῦ Αἰγαίου καί τοῦ Ἰονίου Πελάγους, μέ κινητήρια δύναμη καί ἡγεσία τούς ὁπλαρχηγούς τῶν βουνῶν, τούς καπετάνιους τῶν καραβιῶν, τούς προκρίτους τῶν χωριῶν και τῶν πόλεων, καί τόν συνδετικό κρῖκο ὅλων αὐτῶν, τῶν κατά κάποιο τρόπο ἀτομικιστικῶν ὁμάδων καί καταστάσεων, τήν Ἑλληνική Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία καί στίς τρεῖς βαθμίδες τῆς Ἱερωσύνης.

Καί τοῦτο γιατί - σύμφωνα μέ τήν ἀδέκαστη καί γενικά παραδεκτή έτυμηγορία τῆς Ίστορίας - ὁ Ἑλληνισμός στήν ὁλότητά του κατόρθωσε νά ἐπιβιώσει, ἐθνικά καί πολιτιστικά, στή διάρκεια τῶν πεντακοσίων χρόνων τῆς δουλείας του,

χάρη στήν Ἐκκλησία του, στούς κόλπους τῆς όποίας εὔρισκε ὄχι μόνο προστασία καί καταφύγιο, ἀλλά καί τούς φωτισμένους ἐκείνους Ἀρχηγούς πού τούς νουθετοῦσαν, τούς καθοδηγοῦσαν καί, μέ τή δικιά τους πολλές φορές αὐτοθυσία στό βωμό τῆς πίστης τῆς Ἁγίας καί τῆς Ἐλευθερίας, ἔδιναν συνεχῶς τό παράδειγμα στούς ὑπόδουλους νά προτιμοῦν φυλακίσεις, προπηλακισμούς, ἐξευτελισμούς καί αὐτόν ἀκόμα τό θάνατο παρά νά ἀπεμπολήσουν τά ἱερά καί τά ὅσια τοῦ Γένους καί τῆς πίστης τους στόν Χριστό καί τήν Ὀρθοδοξία.

Τά δέ παραδείγματα πού μᾶς κληροδότησαν ὁ Κλήρος, οί λαϊκοί "Αρχοντες, καί ὁ ἀγωνιζόμενος τότε γιά τήν έλευθερία του Έλληνικός Λαός, μᾶς όδηγοῦν στό μεγάλο δίδαγμα, πού ὀφείλουμε όλοι μας νά μεταλαμπαδεύουμε στίς νεώτερες γενεές : Μόνο μέ άγῶνες, αὐτοπεποίθηση, μέ τό πύρωμα τῆς καρδιᾶς καί τήν ἀμετακίνητη ἐμμονή μας στίς διαχρονικές άξίες καί τίς δοκιμασμένες ἀπό τήν πολυχιλιετή μας Ίστορία ἀρχές τοῦ Γένους τῶν Ἑλλήνων, μπορούμε νά κοιτάμε ψηλά καί νά δημιουργούμε - μέ τίς δικές μας δυνάμεις καί ἱκανότητες - ἔργα μεγάλα καί παραδείγματα πρός μίμηση γιά τούς ἀπογόνους μας . Είναι δέ αὐτό ἀκριβῶς τό μήνυμα πού καλοῦμε ὅλους σας - Ἱερεῖς, Δασκάλους, Γονεῖς καί τούς "Αρχοντες τῶν Κοινοτήτων, τῶν Σωματείων, Συλλόγων καί Όργανώσεων τῆς Όμογένειας Ήνωμένου Βασιλείου, νά μεταφέρετε συνεχώς καί άκατάπαυστα πρός τά παιδιά καί τή νεολαία μας.

Ίδιαίτερα δέ σήμερα, πού τό θέμα τῆς Κύπρου διέρχεται μιά ἀπό τίς πιό κρίσιμες καμπές τῆς Ίστορίας της, τό μήνυμα τῆς ἀγωνιστικότητας καί τῆς αὐτοθυσίας τῶν Ἁγωνιστῶν τοῦ 1821 καί τοῦ 1955 πρέπει νὰ προβάλλεται σέ ὅλες τίς ἑορταστικές καί πανηγυρικές ἐκδηλώσεις πού ὀργανώνουμε γιὰ νὰ τιμήσουμε τούς ἡρωϊκούς ἐκείνους μαχητές καί ἡγέτες πού ὀδήγησαν τό Ἔθνος στήν ἀπελευθέρωσή του, ὅσο καί νὰ προβάλουμε τὰ κατορθώματά τους σάν παραδείγματα πρός μίμηση.

Καλοῦμε, Χοιπόν, ὅλους σας νά παραστεῖτε τόσο στίς Δοξολογίες καί τά Πάνδημα Μνημόσυνα - πού θά τελεστοῦν στούς Ἱερούς μας Ναούς τίς Κυριακές, 21 ἤ 28 Μαρτίου 2004, ὅσο καί στούς ἑορτασμούς πού ὀργανώνουν τά διάφορα Σωματεῖα καί οἱ Ἐκπαιδευτικοί Φορεῖς τῆς Ὁμογένειας. Ἐπίσης στά Σχολεῖα τῆς Ὁμογένειας θά γίνουν εἰδικοί ἐνδοσχολικοί ἑορτασμοί, ὁπότε οἱ δάσκαλοι θά ἔχουν τήν εὐκαιρία νά ἐξηγήσουν στά παιδιά τήν ἐκπαιδευτική σημασία πού ἔχουν για τόν νεώτερο Ἑλληνισμό οἱ ἐθνικές ἐπέτειοι καί μάλιστα τῆς 25ης Μαρτίου 1821 καί τῆς 1ης Ἀπριλίου 1955.

Εὐχόμαστε δέ σέ ὅλους σας ὅπως μέ ὑγεία διέλθετε τό ὑπόλοιπο στάδιο τῆς Ἁγίας καί Μεγάλης Σαρακοστῆς καί μέ πνευματική ἀγαλλίαση ἑορτάσετε τό κοσμοσωτήριο γεγονός τῆς Ἀναστάσεως τοῦ Κυρίου, καί διατελοῦμε μετά πολλῆς ἐν Κυρίω ἀγάπης καί θερμῶν εὐχῶν.

Λονδῖνο, 5 Μαρτίου 2004.

# KOINOTIKA NEA

### ΣΥΝΑΞΙΣ ΙΕΡΟΥ ΚΛΗΡΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

έφετινή Σύναξη τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς Αρχιεπισκοπῆς πραγματοποιήθηκε στήν Κοινότητα τοῦ Ἁγίου Εὐαγγελιστοῦ Λουκᾶ, στήν Γλασκώβη τῆς Σκωτίας, ἀπό τή Δευτέρα μέχρι τήν Τετάρτη, 19-21 Ἀπριλίου 2004. Σ' αὐτήν ἔλαβαν μέρος οἱ ἑξῆς:

Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος Γρηγόριος, οί Ἐπίσκοποι Διοκλείας Κάλλιστος, Τροπαίου Άθανάσιος καί Ναζιανζοῦ Θεοδώρητος, οί Άρχιμανδρίτες Ίουστίνος Κεφαλούρος, Ίάκωβος Ίγνάτιος Κεράνης, Παντελεήμων Σάββα, Τσορμπατζόγλου, Έφραίμ Lash, Δαμιανός Κωνσταντίνου, Θεωνάς Μπακάλης καί Αἰμιλιανός Παπαδάκης, οἱ Πρωτοπρεσβύτεροι Παῦλος Κουντούρης, Σωτήριος Παναγιωτόπουλος, Κυπριανός Κωνσταντινίδης, Κύριλλος Leret-Aldir, Θεόδωρος Άηδονόπουλος καί "Ανθιμος Παπανδρέου, οἱ Οἰκονόμοι Βασίλειος Χριστοδούλου, Γεώργιος Ζαφειράκος, Μιχαήλ Παζίνας, Ίωσήφ Παλιούρας καί Δημήτριος Οἰκονόμου, οἱ Πρεσβύτεροι Ἰωάννης Nankivell, Γεώργιος Σταυρόπουλος, Stephen Maxfield, Φωκᾶς Χατζηλοϊζῆς, Σαμουήλ Κουσπογένης, 'Ανδρέας Παναγιώτου, 'Ιωάννης Hookway, Γεώργιος Ματαράς, Γεώργιος Χρηστίδης, Gregory Palamas Carpenter, Χριστόδουλος Fyles, Δημήτριος Μπαθρέλλος, Παγκράτιος Sanders καί Χρῆστος Στεφάνου, ὁ διάκονος David Carnelly, καί οἱ Ἱερομόναχοι ἀναστάσιος Μπάρκας καί Ραφαήλ Παβούρης.

Μετά δέ τή λήξη τῶν ἐργασιῶν τῆς Συνάξεως ἐξεδόθησαν τά ἀκόλουθα ψηφίσματα :



#### **ΨΗΦΙΣΜΑΤΑ**

Τοῦ εὐαγοῦς Κλήρου τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας

Τῆ Α.Θ. Παναγιότητι Τῷ Οἰκουμενικῷ Πατριάρχη κ.κ. ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΩ Εἰς Φανάριον.

Παναγιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα,

Ό Κλῆρος τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων, καί Μ. Βρετανίας, Πρεσβυτέρας θυγατρός τῆς Μητρός Ἐκκλησίας ἐν τῷ εὐρωπαϊκῷ χώρῳ, συνελθών ἐν Σκωτία καί ἐν τῆ ἐτησία αὐτοῦ συνάξει, μέ γενικόν θέμα : "Η Ἀνάστασις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ" ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδηγίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου Ποιμενάρχου ἡμῶν κ. Γρηγορίου, παρόντων καί τῶν Θεοφίλεστάτων Βοηθῶν Αὐτοῦ Ἐπισκόπων, βαθυσεβάστως καί ὑϊκῶς διαδηλοῖ πλήρη ἀφοσίωσιν τῆ Μητρί Ἐκκλησία καί ἀμέριστον συμπαράστασιν τῶν ἐπιτελουμένων θεαρέστων ἔργων ὑπό τοῦ Σεπτοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ ἡμῶν Κέντρου.

Ἐπί δέ τούτοις δεόμεθα τοῦ Δομήτορος τῆς Ἐκκλησίας καί ἐκ νεκρῶν Ἀναστάντος Σωτῆρος Χριστοῦ ὑπέρ τῆς Ύμετέρας κατ' ἄμφω ὑγείας, τοῦ αὐθέντου καί Δεσπότου ἡμῶν, ἐξαιτούμενοι ἄμα τάς Πατρικάς καί Πατριαρχικάς Ύμῶν εὐλογίας.

Έν Σκωτία τῆ κα΄ Ἀπριλίου βδ΄

Τῆ αὐτοῦ Μακαριότητι, Τῷ Ἀρχιεπισκόπῳ Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος καί Προέδρῳ τῆς Ἱερᾶς Συνόδου τῆς Ἱεραρχίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος. κ.κ. ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΩ, Εἰς Ἀθήνας

Μακαριώτατε,

Ό Κλῆρος τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, συνελθών ἐν Σκωτία καί ἐν τῆ ἐτησία αὐτοῦ συνάξει, ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδηγίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου Ποιμενάρχου ἡμῶν κ.κ. Γρηγορίου, παρόντων καί τῶν Θεοφιλεστάτων Βοηθῶν αὐτοῦ Ἐπισκόπων



ἀπευθύνει Ύμῖν εὐγνωμόνους εὐχαριστίας διά τήν διηνεκή συμπαράστασιν έν τῷ ἱεραποστολικῷ ἔργω τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς, ἤτις ἐκδηλοῦται δι' ἀποσπάσεως Κληρικῶν, συμβαλλόντων εἰς τήν θεραπείαν τῶν πνευματικῶν καί ἐκπαιδευτικῶν ἀναγκῶν τοῦ ποιμνίου αὐτῆς.

Έπί δέ τούτοις δεόμεθα τοῦ Δομήτορος τῆς Έκκλησίας καί ἐκ νεκρῶν Ἀναστάντος Σωτῆρος Χριστοῦ ὑπέρ τῆς Ύμετέρας κατ' ἄμφω ὑγείας, ἐξαιτούμενος ἄμα τάς Πατρικάς Ύμῶν εὐλογίας.

Έν Σκωτία τῆ κα΄ Απριλίου βδ΄

Τῷ Ἐξοχωτάτω Προέδρω τῆς Κυπριακῆς Δημοκρατίας κ. Τάσσω Παπαδοπούλω.

Έξοχώτατε κ. Πρόεδρε,

Ό Κλῆρος τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, συνελθών ἐν Σκωτία καί ἐν τῆ ἐτησία αὐτοῦ συνάξει, ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδηγίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου Ποιμενάρχου ἡμῶν κ.κ. Γρηγορίου, παρόντων καί τῶν Θεοφιλεστάτων Βοηθῶν αὐτοῦ Ἐπισκόπων, δέεται τῷ Ἀναστάντι Σωτῆρι Χριστῷ ὅπως ἐνισχύη τήν Ὑμετέραν Ἐξοχότητα ἐν τῆ ἀσκήσει τῶν ὑψηλῶν αὐτῆς καθηκόντων, ἰδία ἐν τοῖς κρισίμοις καιροῖς οὕς διέρχεται τό σκάφος τῆς Κυπριακῆς Πολιτείας.

Εὐχαριστοῦντες Ύμᾶς διά τό ἀδιάπτωτον ἐνδιαφέρον Ύμῶν ὑπέρ τοῦ Ποιμνίου τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς διατελοῦμεν,

Έν Σκωτία τῆ κα΄ Άπριλίου βδ΄

Τῷ Ἐξοχωτάτω Προέδρω τῆς Ἑλληνικῆς Κυβερνήσεως κ. Κωνσταντίνω Καραμανλῆ Εἰς Ἀθήνας.

Έξοχώτατε κ. Πρόεδρε,

Κλήρος τής Ίερᾶς Άρχιεπισκοπής Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, συνελθών έν Σκωτία καί έν τη έτησία αὐτοῦ συνάξει, ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδηγίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου Ποιμενάρχου ἡμῶν κ.κ. Γρηγορίου, παρόντων καί τῶν Θεοφιλεστάτων Βοηθῶν αὐτοῦ Ἐπισκόπων, δράττεται τῆς εὐσήμου ταύτης εὐκαιρίας ὅπως συγχαρή ' Υμᾶς ἐπί τῆ ἐπιτυχῆ ἐκλογή καί ἀναλήψει τῶν Πρωθυπουργικῶν καθηκόντων καί δέεται του ἐκ νεκρῶν Άναστάντος Κυρίου ὅπως ἐπευλογῆ τό ἔργον τῶν χειρῶν Ύμῶν, ἵνα ἀποβῆ εὐδόκιμον ἐν παντί, ἰδία δέ πρός τόν Ἀπόδημον Ἑλληνισμόν ἐν Ήνωμένω Βασιλείω.

Έν Σκωτία τη κα΄ Απριλίου βδ΄

Τἦ Ἐξοχωτάτω Ύπουργῶ Παιδείας τῆς Ἑλλάδος, κ. Μαριέτη Γιαννάκου - Κουτσίκου Εἰς Ἀθήνας.

Ό Κλήρος τής Ίερας Άρχιεπισκοπής

Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, συνελθών έν Σκωτία καί έν τη έτησία αὐτοῦ συνάξει, ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδηγίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου Ποιμενάρχου ήμῶν κ.κ. Γρηγορίου, παρόντων καί τῶν Θεοφιλεστάτων Βοηθῶν αὐτοῦ Ἐπισκόπων, δράττεται της εὐσήμου ταύτης εὐκαιρίας ὅπως συγχαρή ' Υμᾶς ἐπί τη ἀναλήψει τῶν ὑψηλῶν Ύμῶν ὑπουργικῶν καθηκόντων, ὡσαύτως δέ έκφράση πλουσίας εὐχαριστίας διά ἐκδηλούμενον ένεργόν ένδιαφέρον Έλληνικής Πολιτείας παρεχούσης ἐκπαιδευτικόν προσωπικόν καί ὑλικόν, προσέτι δέ διά τήν ἀπόσπασιν κληρικών ἐκπαιδευτικών.

Έπί δέ τούτοις εὐχόμενοι ὑγιείαν κατ' ἄμφω καί εὐόδωσιν τοῦ ἔργου Ύμῶν διατελοῦμεν.

Έν Σκωτία τῆ κα' Ἀπριλίου βδ'

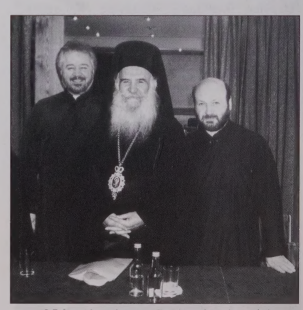
Τῷ Ἐξοχωτάτω Ὑπουργῷ Παιδείας & Πολιτισμοῦ τῆς Κύπρου, κ. Πευκίω Γεωργιάδη, Εἰς Λευκωσίαν.

Έξοχώτατε κ. Ύπουργέ,

Κλήρος Ίερᾶς Άρχιεπισκοπῆς τής Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, συνελθών έν Σκωτία καί ἐν τῇ ἐτησία αὐτοῦ συνάξει, ὑπό τήν πεπνυμένην καθοδηγίαν τοῦ Σεβασμιωτάτου Ποιμενάρχου ἡμῶν κ.κ. Γρηγορίου, παρόντων καί τῶν Θεοφιλεστάτων Βοηθῶν αὐτοῦ Ἐπισκόπων, δράττεται τῆς εὐσήμου ταύτης εὐκαιρίας ὅπως έκφράση Ύμιν πλουσίας εὐχαριστίας διά τό έκδηλούμενον ένεργόν ένδιαφέρον της Κυπριακής Πολιτείας, παρεχούσης ήμιν έκπαιδευτικόν προσωπικόν καί ὑλικόν.

Ἐπί δέ τούτοις εὐχόμενοι ὑγιείαν κάτ' ἄμφω καί εὐόδωσιν τοῦ ἔργου Ύμῶν διατελοῦμεν.

Έν Σκωτία τη κα΄ Άπριλίου βδ΄



'Ο Σεβασμ. 'Αρχιεπίσκοπος κ. Γρηγόριος πλαισιούμενος ἀπό τόν Οἰκονόμο Ἰωσήφ Παλιούρα (ἀριστερά) καί τόν 'Αρχιμ. Παντελεήμονα Τσορμπατζόγλου.

### ΧΕΙΡΟΤΟΝΙΑ ΔΙΑΚΟΝΟΥ ΡΗΓΙΝΟΥ ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΥΣ ΕΙΣ ΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΝ ΑΠΟ ΤΟΝ ΘΕΟΦΙΛΕΣΤΑΤΟΝ ΕΠΙΣΚΟΠΟΝ ΤΡΟΠΑΙΟΥ ΑΘΑΝΑΣΙΟΝ, ΤΗΝ ΚΥΡΙΑΚΗ 21.3.2004 ΣΤΟΝ ΚΑΘΕΔΡΙΚΟ ΝΑΟ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ WOOD GREEN

εοφιλέστατε, Πάτερ καί Δέσποτα, Δόξα καί εὐχαριστία ἀναπέμπω πρός τόν "Αγιο Τριαδικό Θεό. Σήμερα ἀξιοῦμαι νά πάρω ἀπό τά τίμια χέρια σας τό δεύτερο βαθμό τῆς Ἱερωσύνης.

Έχω διαβάσει αὐτά πού λέγουν οἱ Ἅγιοι Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας μας, ὅπως ὁ Ἅγιος Γρηγόριος ὁ Θεολόγος καί ὁ Ἱερός Χρυσόστομος περί τῆς Ἱερωσύνης.

Συγκρίνοντας τόν ἱερέα μέ τούς ἀγγέλους καί ὅτι ἡ ἱερωσύνη εἶναι μυστήριο μέγα, στή σκέψη μου ἔρχεται ἡ εὐχή τῆς μεταλήψεως πού λέγει: "Πιστεύω Κύριε, καί ὁμολογῶ, ὅτι σύ εἶ ἀληθῶς ὁ Χριστός, ὁ Υἰός τοῦ Θεοῦ τοῦ ζῶντος, ὁ ἐλθών εἰς τόν κόσμον ἀμαρτωλούς σῶσαι, ὧν πρῶτός εἰμι ἐγώ" καί τό αἰσθάνομαι ὅτι ἐγώ εἰμί πρῶτος.

Εὐχαριστῶ τόν Σεβασμιώτατο Ἀρχιεπίσκοπο κ.κ. Γρηγόριο, τόν ὁποῖο ὑπηρέτησα ὡς διάκονος καί ἔχω ὡφεληθεῖ πάρα πολύ ἀπό Αὐτόν, ἀποκτῶντας ἐκκλησιαστική συνείδηση καί ὁ Ὁποῖος συγκατατέθηκε καί ἔδωσε τήν ἄδεια νά τελεστεῖ ἡ χειροτονία μου εἰς πρεσβύτερον ἀπό Σᾶς Θεοφιλέστατε.

Σέ σᾶς Θεοφιλέστατε δέν εἶναι δυνατό νά περιγράψω ὅπως πρέπει, τά αἰσθήματά μου. Μέ ἔχετε μεγαλώσει πνευματικά, δείχνοντάς μου τό δρόμο τῆς ὑπακοῆς, τῆς ταπείνωσης καί ὑπομονῆς. Με καθοδηγήσατε μέ ἀγάπη καί ποιμαντική σοφία γιά νά μπορέσω νά ἀγαπήσω τήν Ἐκκλησία, τῆς ὁποίας κεφαλή εἶναι ὁ ἴδιος ὁ Κύριος. Ἐκ βάθους καρδίας σᾶς εὐχαριστῶ.

Εὐχαριστῶ ἐπίσης τούς εὐλαβεστάτους ἱερεῖς τῆς Κοινότητος : τούς πατέρες Σωτήριο, Νικόδημο καί Παναγιώτη, πού μοῦ ἔδειξαν τόση ὑπομονή καί μοῦ ἔδωσαν πρακτική βοήθεια γιά νά μπορέσω νά συνεχίσω νά ὑπηρετῶ τήν Ἐκκλησία. Ἐπίσης εὐχαριστῶ καί τούς πατέρες Χαράλαμπο καί Θεόδωρο γιά τή βοήθεια καί τίς εὐχές τους. Εὐχαριστῶ καί τό Διευθυντή τοῦ Θεολογικοῦ Σεμιναρίου π. Παντελεήμονα.

Ίδιαίτερα ἐκφράζω εὐχαριστίες στό Ἐκκλησιαστικό Συμβούλιο τῆς Κοινότητος Άποστόλου Βαρνάβα, ὅλουςτούς ἐνορῖτες καί ὅλους αὐτούς πού βρίσκονται ἐδῶ σήμερα.

Ίδιαίτερες εὐχαριστίες ἐκφράζω πρός τήν ἀγαπητή μου σύζυγο Καλλιόπη, ἡ ὁποία πάντοτε βαστάει δυνατά τή σκάλα τῆς προόδου μου. Ἐπίσης εὐχαριστῶ τίς τρεῖς θυγατέρες μου, Μαίρη, Ἄνδρη καί Χριστιάνα, τό γαμπρό μου Ἀνδρέα, οἱ ὁποῖοι συμπαρίστανται εἰς τό ὑπούργημα τῆς Ἱερωσύνης.

Ἡ βαθειά μου εὐγνωμοσύνη εἶναι πρός τούς

ἀγαπητούς κεκοιμημένους γονεῖς μου, Ἀνδρέα καί Μαρία, οἱ ὁποῖοι μέ ἐμεγάλωσαν σέ πολύ δύσκολες συνθῆκες.

Θεοφιλέστατε Πατέρα καί Δέσποτα.

Γονατίζω μπροστά στόν Κύριό μου καί Θεό μου καί είμαι ἔτοιμος νά λάβω ἀπό τά τίμια χέρια Σας τό χάρισμα τῆς Ἱερωσύνης. Προσεύχομαι ἡ σκέπη τῆς μητέρας τοῦ Χριστοῦ νά είναι πάντοτε κοντά μου καί ἡ Χάρις τοῦ Ἁγίου Πνεύματος νά συμπληρώσει ὅλες μου τίς ἐλλείψεις καί ἀδυναμίες. Σᾶς διαβεβαιῶ ὅτι μέσα στά πλαίσια τοῦ δυνατοῦ θά προσπαθήσω νά γίνω ἔνας καλός ἐργάτης τῆς Ἱερᾶς Ἁρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας.

Εὐχαριστῶ.

ER ER ER

ΔΕΙΠΝΟ ΣΤΗΝ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ ΠΡΟΣ ΤΙΜΗΝ ΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠ. ΚΑΝΤΟΥΑΡΙΑΣ Δρος ROWAN WILLIAMS

**μ**ήν Τετάρτη, 28 Άπριλίου 2004, δ Σεβασμιώτατος Άρχιεπίσκοπος Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας Γρηγόριος παρέθεσε δεῖπνο στό Άρχιεπισκοπικό Μέγαρο πρός τιμήν τοῦ Άρχιεπισκόπου Καντουαρίας Δρος Rowan Williams. Στό δεῖπνο αὐτό προσκληθέντες παρεκάθησαν, μεταξύ ἄλλων, ὁ Πρέσβυς Έλλάδος στό Λονδίνο Άναστάσιος Σκοπελίτης, ὁ Πρόεδρος τῆς Ὁμοσπονδίας Ἀποδήμων Κυπρίων Χάρης Σοφοκλείδης, ὁ Πρόεδρος τῶν Ἑλλήνων Έφοπλιστῶν Άγγλίας Ἐπαμεινώνδας Ἐμπειρῖκος, οί βοηθοί Ἐπίσκοποι τῆς Αρχιεπισκοπῆς Κυανέων Χρυσόστομος, Τροπαίου Άθανάσιος, Ναζιανζοῦ Θεοδώρητος, καί ἄλλοι τριάντα περίπου ἐκλεκτοί Όμογενεῖς.

Στήν προσφώνησή του πρός τόν Άρχιεπίσκοπο Καντουαρίας, ὁ Άρχιεπίσκοπος Γρηγόριος τόνισε τήν ἀνάγκη στενῆς συνεργασίας μεταξύ τῶν Ὀρθοδόξων καί τῶν Ἀγγλικανῶν γιά τήν ἀναβάθμιση τοῦ Χριστιανικοῦ Πνεύματος στούς κατοίκους τοῦ Ἡνωμένου Βασιλείου, τόν εὐχαρίστησε δέ καί γιά τήν γενναιοδωρία πού ἐπιδεικνύει ἡ Ἁγγλικανική Ἐκκλησία πρός τό Ὀρθόδοξο Ποίμνιο τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων.

Άναφέρθηκε ἐπίσης στήν εὐρυμάθεια καί τό Αγγλικανοῦ συγγραφικό ογαӟ TOŪ Άρχιεπισκόπου, άλλά καί στήν ἀγάπη καί έκτίμηση πού τρέφει πρός τήν 'Ορθόδοξη Έκκλησία καί τίς παραδόσεις της, ζήτησε δέ ὅπως συνεχιστεί ή ὑποστήριξη πού παρέχει ή Άγγλικανική Έκκλησία πρός τό Οἰκουμενικό Πατριαρχείο. Ἐπίσης, ὑπενθύμησε τούς δεσμούς πού ὑπάρχουν μεταξύ τῆς Ἑλληνικῆς Ὀρθόδοξης Παράδοσης καί τῆς Άγγλικανικῆς Ἐκκλησίας ἤδη ἀπό τήν ἐποχή τοῦ ἑλληνικῆς καταγωγῆς Άρχιεπισκόπου Καντουαρίας Θεοδώρου τοῦ ἀπό Ταρσου, τόν ὁποιο ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία τιμα ὡς "Αγιο της άδιαιρέτου Έκκλησίας του Χριστου.

Στό τέλος ὁ ἀρχιεπίσκοπος Γρηγόριος ἐπέδωσε στόν ἀρχιεπίσκοπο Καντουαρίας τόν Χρυσοῦν Σταυρό τῶν Θυατείρων, εἰς ἔνδειξη τοῦ σεβασμοῦ καί τῆς ἐκτιμήσεως πού τρέφει ἡ ἀρχιεπισκοπή καί τό Ποίμνιό της πρός τό πρόσωπο τοῦ Δρος Rowan Williams.

# ΕΚΛΕΙΣΕ ΟΡΙΣΤΙΚΑ Ο ΠΕΡΙΦΗΜΟΣ ΞΕΝΩΝΑΣ ΤΗΣ ΑΠΑΣ ΦΙΛΟΘΕΗΣ ΛΟΝΔΙΝΟΥ

τοῦ 'Αρχιμ. Δαμιανοῦ Κωνσταντίνου

κλεισε ὁριστικά μετά ἀπό 38 συνεχη ἔτη λειτουργίας ὁ Ξενώνας φιλοξενίας ἀσθενῶν τῆς "Άγίας Φιλοθέης" στό Λονδῖνο.

Σέ περιοχή τοῦ κεντροδυτικοῦ Λονδίνου, τό κτίριο αὐτό εἶχε φιλοξενήσει πάνω ἀπό 1.800 ἀσθενεῖς κατά τήν τελευταία δεκαετία πού λειτουργοῦσε σέ αὐτή τήν τοποθεσία. Συνολικά στά 38 χρόνια λειτουργίας προσεφέρθησαν χιλιάδες φιλοξενίες, δωρεάν ἤ ἕναντι μικροῦ ἀντιτίμου.

Εύρισκόμενο κοντά σέ γνωστά νοσοκομεῖα τῆς πρωτεύουσας, παρεῖχε κατάλληλο περιβάλλον σέ ἀσθενεῖς καί συγγενεῖς τους, πού πολλές φορές ἀντιμετώπιζαν μεγάλο χρόνο ἀναμονῆς γιά μεταμοσχεύσεις ἥ μακροχρόνιες θεραπεῖες.

Τό "Σπίτι τῆς Δώρας", ἦταν δωρεά ἐξ ὁλοκλήρου τῶν ἀειμνήστων μεγάλων εὐεργετῶν Ἰωάννου & Δώρας Κρητικοῦ. Διέθετε 20 δωμάτια, ἐξοπλισμένα καλά καί ἄνετα, καθώς καί κοινόχρηστους χώρους.

Λειτουργοῦσε πρῶτα στό Kilburn καί ἀπό τό 1992, χάρις στήν μεγάλη δωρεά τοῦ ζεύγους Κρητικοῦ πού ὑπολογίζεται σέ ἕνα ἑκατομμύριο



στερλίνες, μετεφέρθη κεντρικότερα, γιά να είναι σέ ἀκτίνα γρήγορης μετάβασης σέ μεγάλα Νοσοκομεῖα.

Μέ ἀπόφαση τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου τοῦ φιλανθρωπικοῦ σωματείου "Άγ. Φιλοθέη" καί σκεπτικό πώς τά λειτουργικά ἔξοδα ἦσαν δυσβάστακτα, ὁ ξενώνας παρά τήν ζήτηση, κλείνει ὁριστικά, τό δέ κτίριο ἐπωλήθη σέ γνωστή ἀεροπορική ἑταιρεία ὁμογενοῦς πού δραστηριοποιεῖται πλέον καί σέ χαμηλοῦ κόστους ξενοδοχεῖα.

Τό προϊόν τῆς πωλήσεως θά περάσει σέ εὔθετο χρόνο σέ φιλανθρωπικό ὀργανισμό ὑποστηρίξεως ἀσθενῶν.

"Ομως οἱ καιροί ἀλλάζουν καί ἡ ἱστορική Ἑλληνική παροικία τοῦ Λονδίνου ἀποδυναμώνεται σέ πολλούς τομεῖς πού ἀνέδειξαν τήν ἀρετή καί φιλοπατρία τῆς μεταπολεμικῆς γενεᾶς.

Ό ξενώνας τῆς "Άγίας Φιλοθέης" πέρασε στήν ἱστορία σάν ὡραῖο ἀλτρουϊστικό ἐπίτευγμα τῶν Ἑλλήνων τῆς Ἁγγλίας.

Τό ἐρώτημα εἶναι γιατί δέν ἔγιναν συντονισμένες προσπάθειες διασώσεως τοῦ ἱδρύματος, δεδομένου πώς ὅσο καί νά ἔχουν κουραστεῖ οἱ παλαιοί πρωτεργάτες, ὁ Ἑλληνισμός καί δυναμισμό διαθέτει καί οἱ Ἐκκλησίες θά μποροῦσαν νά συνεισφέρουν γιά νά φιλοξενηθοῦν ἀσθενεῖς καί ὄχι μόνο.

Είναι πάντως ἀμφίβολο ἄν ποτέ στό μέλλον ἡ παροικία μας στήν Άγγλία κατορθώσει νά δημιουργήσει παρόμοια ἐπιτεύγματα.

### **ΕΟΡΤΗ ΑΓΙΟΥ ΓΕΩΡΓΙΟΥ** Κυριακή 25η 'Απριλίου 2004

Προσφώνηση ἀπό τόν κ. Σάββα Καραγιάννη, Πρόεδρο τῆς Κοινότητας

Σεβασμιώτατε,

έ πολλή χαρά καί μέ θερμά καί φιλόξενα αἰσθήματα καλωσορίζουμε τούς ἀγαπητούς προσκεκλημένους πού μᾶς τιμοῦν μέ τήν παρουσία τους σήμερα.

Κατά τήν πανηγυρική αὐτή ἡμέρα, ἀπευθύνουμε εἰδική δέηση γιά νά ἐπέλθει εἰρήνη καί δικαίωση στήν Κύπρο, Μητρίδας Γῆς τῆς πλειοψηφίας τῶν συμπατριωτῶν μας στήν Μ. Βρετανία, καί ἀνάβουμε σέ εἰδικό μανουάλι κεριά γιά τίς σαρανταπέντε ἐκκλησίες καί μοναστήρια πού βρίσκονται στούς σκλαβωμένους τόπους μας, ἀφιερωμένα στόν "Αγιο Γεώργιο.

Χθές, ὁ Κυπριακός Λαός, σέ δημοψήφισμα ἀπέρριψε τό τελευταῖο σχέδιο πού προτάθηκε γιά

τήν λύση τοῦ προβλήματος, γιατί στήν ἀνάλυσή του ἀποδεικνύεται πώς μᾶλλον θά ἐσφράγιζε, μεταξύ ἄλλων δεινῶν, μιά de facto ἀναγνώριση τῆς διχοτόμησης τῆς Κύπρου και διέγραφε τό δικαίωμα τῆς ἐπιστροφῆς τῶν προσφύγων σέ κλίμα ἀσφάλειας καί ἀτομικῆς ἐλευθερίας.

Συνεχίζουμε λοιπόν ψυχικά γονατιστοί τίς παρακλήσεις μας νά πρεσβεύει ὁ Προστάτης μας "Άγιος Γεώργιος ὥστε ὁ Λαός τῆς Κύπρου νά βρεῖ πραγματικά δικαίωση καί τήν κατάλυση τῆς κατάστασης πού ἐπέβαλε ἡ Τουρκική εἰσβολή τοῦ 1974.

Σεβασμιώτατε,

Κάθε φορά πού τούς ἐπισκέπτεσθε βρίσκετε τούς χώρους μας ἀναστατωμένους. Δέν εἶσθε, ὅμως, ἄπειρος αὐτῶν τῶν πραγμάτων. Ἡ ἐνθρόνισή Σας ἔγινε κάτω ἀπό σκαλωσιές καί προσωρινά παραπετάσματα.

Σύν τοῖς ἄλλοις - αὐτό τό "λίγο-λίγο" καί "κατά καιρούς" - μᾶς φουμίζει σάν δραστήριους καί πολυπράγμονες.

Σήμερα ὄμως ἡ Σεβασμιότητά Σας, ὅπως καί πολλοί ἐκλεκτοί μας φίλοι προσκεκλημένοι ἀπό τήν περιφέρεια τοῦ μείζονος Λονδίνου καί πέραν, μπορεῖτε νά ἐκτιμήσετε τό ἐπιτελούμενο ἔργο πού ὀλοκληρώνει ἡ τελευταία φάση τῆς ὕστατης προσπάθειάς μας, ἡ συμπλήρωση, δηλαδή, τοῦ Κοινοτικοῦ οἰκοδομικοῦ μας συγκροτήματος μέ τό Σχολεῖο, τήν Κοινοτική Αἴθουσα, τό διαμέρισμα τοῦ ἰερέως, τήν κάπως πλέον εὐρύχωρη Ἐκκλησία - καί ὅλα αὐτά μέ τήν σφραγίδα καί τό στολίδι τοῦ καμπαναριοῦ μας.

'Ο ἀπόηχός του θά ὑπενθυμίζει τό διηνεκές χρέος μας πρός τήν Ἐκκλησία καί τήν Κοινότητά μας, καί κατ' ἐπέκταση πρός τήν Ἱεράν ᾿Αρχιεπισκοπήν μας, τῆς ἀκριτικῆς αὐτῆς ἕπαλξης τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου στήν περιφέρεια τῆς Εὐρώπης.

'Η όλοκλήρωση τῆς προσπάθειας αὐτῆς συμπίπτει σέ θέμα χρονικῆς τοποθέτησης, μέ



Κατά τή διάρκεια τῆς Θείας Λειτουργίας. 'Από δεξιά ό Πρόξενος τῆς 'Ελλάδος κ. Γιολδάσης καί ό 'Αγγλικανός 'Ιερέας James Bates.

τήν συμπλήρωση 40 χρόνων ἀπό τήν ἴδρυσή μας, γεγονός τό ὁποῖον, ὅπως ἀναγγέλλουμε, θά ἑορτασθεῖ πανηγυρικά τήν 10ην τοῦ προσεχοῦς ᾿Οκτωβρίου μέ τήν τέλεση τῶν Ἐγκαινίων ἀπό τήν Σεβασμιότητά Σας.

Εἶναι, λοιπόν, γιά μᾶς, τό ἔτος 2004 εὐλογημένο, γιορταστικό καί χαρμόσυνο.

Σεβασμιώτατε,

Είς τό ἐπίκεντρο αὐτῆς τῆς ὁλοκληρωμένης συναισθηματικῆς μας ἀγαλλίασης τοποθετοῦμε τήν δική Σας πνευματική καί πατρική παρουσία. ᾿Αρχικά ὡς Πρωτοσύγκελλος τῆς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς καί ἀργότερα ὡς Ἐπίσκοπος καί σήμερα ὡς ᾿Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων καί ἐκ τοῦ ἀξιώματος αὐτοῦ ὡς Πρόεδρος τοῦ Κοινοτικοῦ μας Τrust ὑπήρξατε ἐνεργός συντελεστής γιά τήν πρόοδο πού ἐπετεύχθη.

Γι' αὐτό στά ἐπετειακά σημάδια τῆς ὕπαρξης καί τῆς δραστηριότητάς μας πού προανέφερα, αἰσθανόμαστε ζωντανή καί τήν δική σας παρουσία.

Ή σημερινή ἡμέρα εἶναι, σύν τοῖς ἄλλοις, γιά τήν Σεβασμιότητά Σας προ-ἐπετειακή, γιατί ἀκριβῶς 45 χρόνια πίσω, στίς 26 ᾿Απριλίου τοῦ 1959, ἐχειροτονηθήκατε εἰς πρεσβύτερον εἰς τόν Ἱερό Ναό τῶν ʿΑγίων Πάντων ἀπό ὅπου ἄρχισε καί ἡ Διακονία Σας στήν Μ. Βρετανία.

Σᾶς ἀπευθύνουμε, λοιπόν, θερμά καί ἐγκάρδια, τό "Εἰς Πολλά "Ετη Δέσποτα".

Ό κ. Σάββας Παυλίδης, Ἐπιθεωρητής Προϊστάμενος τῆς Κ.Ε.Α. στήν προσφώνησή του παρετήρησε πώς κάθε φορά πού ἐπισκέπτεται τήν Κοινότητα βλέπει κάτι καινούργιο, ὅπως καί μιά ἀναβαθμισμένη ζωτικότητα καί ἐνθουσιασμό. Ἐφέτος ἡ γιορτή ἔγινε κάτω ἀπό σκαλωσιές καί μέ προσωρινά περιτοιχίσματα, γιατί οἱ ἐργασίες τῆς οἰκοδομῆς τοῦ καμπαναριοῦ καί τῆς ἐπέκτασης τῆς Ἐκκλησίας βρίσκονται ἀκόμα στό τελικό στάδιο τῆς ἀποπεράτωσής τους. Ἡ



"...Καί εἰς "Ένα Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν....". Ἀπό ἀριστερά, οἰ ἰερόπαιδες Ἀντώνιος Φυτέογλου καί Γεώργιος Κωνσταντίνου, ἀπαγγέλουν τό "Σύμβολο τῆς Πίστεως".

καμπάνα καί ὁ μεγάλος μπρούντζινος σταυρός στήν κορυφή τοῦ καμπαναριοῦ θά φθάσουν ἀπό τήν Ἑλλάδα σέ λίγες μέρες.

Έπεκράτησε ὅμως μεγάλος ἐνθουσιασμός καί ὁ συνήθης συνωστισμός μέσα στήν Ἐκκλησία, ὅπως καί ζωηρή γιορταστική ἀτμόσφαιρα στούς γύρω χώρους.

Ό Σεβασμιώτατος Άρχιεπίσκοπος Θυατείρων κ.κ. Γρηγόριος ἐτέλεσε τήν Θεία Λειτουγία συμπαραστατούμενος ἀπό τόν Ἱερατικῶς Προϊστάμενο Άρχιμανδρίτη Αἰμιλιανό Παπαδάκη, τόν πρώην Προϊστάμενο Οἰκονόμο Χαράλαμπο Λέοντα, τόν Άρχιμανδρίτη Γεώργιο Καρβούνη καί τόν διάκονο Σταῦρο Σολωμοῦ. Στήν πανηγυρική ἐκδήλωση προσῆλθαν ἀργότερα καί ὁ Άρχιμανδρίτης Ἰουστῖνος Κεφαλοῦρος τοῦ Τιμίου Σταυροῦ καί Άρχαγγέλου Μιχαήλ Hendon, καί ὁ Οἰκονόμος ἀνδρέας Πίττας τῆς Κοινότητος Άγίου Νεκταρίου Battersea.

Τόν ἑορτασμό ἐτίμησαν μέ τήν παρουσία τους ὁ Πρόξενος τῆς Ἑλλάδος κ. Δημήτριος Γιολδάσης, ὁ Προϊστάμενος Ἐπιθεωρητής τῆς Κυπριακῆς Ἐκπαιδευτικῆς Ἀποστολῆς κ. Σάββας Παυλίδης, ἡ Συντονίστρια Ἐκπαίδευσης κα. Άγγελική Δεληγιάννη, ὁ Ἀντιπρόεδρος τοῦ Συνδέσμου Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων κ. Νικόλαος Σκηνίτης, ὁ Βουλευτής τῆς περιοχῆς κ. Edward Davey, ὁ Ἁγγλικανός ἱερέας τοῦ All Saints Parish Church, fr. James Bates, Kingston καί ὁ κ. Στέφανος Ἁλαμπρίτης, Δημοτικός Σύμβουλος τοῦ Merton.

Μετά ἀπό τή λιτανεία τῆς εἰκόνας τοῦ Ἁγίου καί τήν ἀρτοκλασία, ὁ Πρόεδρος τῆς Κοινότητας κ. Σάββας Καραγιάννης ἀπηύθυνε σύντομο



Στιγμιότυπο ἀπό τήν Παράκληση. Τήν εἰκόνα τοῦ ʿΑγίου
΄΄ Γεωργίου κρατοῦν, ἀπό δεξιά, ὁ Γραμματέας τῆς Κοινότητος
κ. ʿΑντώνιος Πολυκάρπου καί ὁ κ. Γεώργιος 'Αντώνίου ἀπό τόν
Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου Birmingham.

χαιρετισμό καί ὁ Σεβασμιώτατος ἔκαμε ἔκκληση στό ἐκκλησίασμα γιά μιά συνεισφορά στό ταμεῖο οἰκοδομῆς σέ δίσκο πού περιφέρθει γιά τόν σκοπό αὐτό.

Οἱ κυρίες τῆς Βοηθητικῆς Ἀδελφότητος ἑτοίμασαν γεῦμα στήν Αἴθουσα δεξιώσεων γιά τούς πολλούς προσκεκλημένους ὅπως καί ἀναψυκτικά καί γλυκά γιά τό ἐκκλησίασμα. Συντονίστρια καί πρωτεργάτρια, ὅπως πάντα, ἡ ἀκούραστη Πρόεδρος κα. Στέλλα Παπαϊωάννου - στό πόδι ἀπό τό πρωὶ μέχρι τό ἀπόγευμα, μαζί μέ τίς πολλές καί ἐξαίρετες συνεργάτριές της.

Πολλοί ἄλλοι ἐθελοντές, μέ "πρωτομάστορα" καί γενναιόδωρο συνδρομητή τόν κ. Θεόδωρο Άγαθαγγέλου, ἑτοίμασαν τά σουβλάκια καί ἄλλα ἐδέσματα στόν ὑπαίθριο χῶρο πίσω ἀπό τό Κοινοτικό κτίριο.

Κατά τή διάρκεια τοῦ γεύματος ὁ π. Αἰμιλιανός ἐκαλωσόρισε ὅλους τούς ἐπισήμους, οἱ ὁποῖοι καί ἀνταποκρίθηκαν μέ ἐπαινετικά λόγια γιά τό ἔργο πού ἐπιτελεῖ ἡ Κοινότητα καί ἰδιαίτερα γιά τήν συνεχῆ πρόοδο πού παρουσιάζει τό Σχολεῖο.

Τήν ὅλη γιορταστική ἀτμόσφαιρα ἐπεσφράγισαν τά χορευτικά συγκροτήματα τοῦ Σχολείου καί τῆς Κοινότητας καί στό τέλος ἔγινε ἡ κλήρωση τοῦ Κοινοτικοῦ λαχείου μέ πολλά καί πλούσια δῶρα.

Έδιάβασα σέ ἕνα ἡμερολόγιο τοῦ 2004 μέ τίτλο "Όδοιπορικό τῆς Όρθοδοξίας" κάποια ἀναφορά τοῦ Σεφέρη σέ φιλοσοφικές σκέψεις τοῦ T.S. Eliot τά ἑξῆς:

"Τό παρελθόν καί τό παρόν βρίσκονται καί τά δύο μέσα στό μέλλον

Γιατί τό μέλλον περιέχεται στό παρελθόν". Εὐχόμαστε σήμερα ὅπως τά σημάδια τῆς πορείας μας

- Αὐτά πού ἄφησαν ὅσοι μᾶς ἀποχαιρέτισαν

- Καί αὐτά πού συνεχίζουμε νά χαράσσουμε σήμερα •

ἄλλα ἐξασθενημένα σταδιακά ἀπό τούς παλαιότερους

ἄλλα πιό βαθειά καί ἔντονα ἀπό τούς νέους σκαπανεῖς τοῦ Ἱεροῦ τούτου Λόχου.

Νά συνεχίσουν νά ἀποτελοῦν ἀναπόσπαστα μέρος τοῦ μέλλοντος εἰς Δόξαν τοῦ Πανάγαθου Θεοῦ, εἰς αἰωνίαν μνήμη τῶν ἀειμνήστων προκατόχων μας καί ὑπέρ ὑγείας, καί σωτηρίας, καί εὐημερίας, καί προκοπῆς τῶν μελῶν τῆς Κοινότητάς μας καί ὁλόκληρης τῆς Ὁμογένειας καί τῶν Διπλωματικῶν μας Ἀρχῶν πού μέ πίστη καί ἀφοσίωση καί ἀνοιχτοχεριά συμπαρίστανται καί συνδράμουν τό κάθε καλό καί εὐγενικό, μιά Πανομογενειακή προσφορά ἀπό τήν ὁποίαν ἀντλεῖ καί ἡ μικρή μας Κοινότητα τό μερίδιό της καί γιά τήν ὁποία εἴμαστε ἀπείρως εὐγνώμονες.

Σάββας Καραγιάννης

### Η ΧΡΗΣΗ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ ΣΤΗΝ ΛΑΤΡΕΙΑ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

Τοῦ Αἰδεσιμολ. Οἰκονόμου Ἰωσήφ Παλιούρα

### 1. Η ΓΈΝΕΣΙΣ ΤΩΝ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΏΝ ΥΜΝΏΝ

"Όλοι οἱ λαοί ἔχουν τούς θρησκευτικούς τους ὕμνους. Οἱ ἄνθρωποι ἐπιζητοῦν νά ἐκφράσουν τά πρός τόν Θεόν αἰτήματά τους μαζί μέ τά ποικίλα συναισθήματα τῆς ψυχῆς τους ἐμμέτρως καί ἐμμελῶς. Ἡ ἔμμετρος προσευχή συναντᾶται σέ ὅλους τούς ἀρχαίους λαούς: "Ελληνες, Ρωμαίους, Ἑβραίους, καί λοιπούς Άνατολικούς λαούς καί εἶναι ἀνώτερη τῆς πεζῆς προσευχῆς. Εἰδικότερα ἡ Ἑβραϊκή ποίηση εἶναι κατ' ἐξοχήν θρησκευτική.

Βλέπουμε λοιπόν στήν Καινή Διαθήκη εἰς τήν διήγησιν "περί τοῦ Μυστικοῦ Δείπνου "ὑμνήσαντες ἐξῆλθον εἰς τό ὄρος τῶν Ἑλαιῶν" (Ματθ. Κστ΄ 30). "Επειτα ὁ Ἀπόστολος τῶν Ἑθνῶν Παῦλος συνιστὰ στούς Χριστιανούς: "Ό λόγος τοῦ Χριστοῦ ἐνοικειτω ἐν ὑμῖν πλουσίως, ἐν πὰσι σοφία διδάσκοντες καί νουθετοῦντες ἑαυτούς ψαλμοῖς καί ὕμνοις καί ώδαῖς πνευματικαῖς, ἐν χάριτι ἄδοντες ἐν τῆ καρδία ἡμῶν τῷ (Κολ. Γ΄ 16). Ύπό τούς ὅρους "Ψαλμοῖς" καί "Ωδαῖς Πνευματικαῖς" δηλοῦνται τρία πράγματα

Μέ τόν ὅρο Ψαλμοῖς δηλοῦνται οἱ Ψαλμοί τοῦ Δαβίδ. Ύμνος εἶναι ἕνα ποιητικό κείμενο μέ χαρακτήρα δοξολογικό (ὅπως αὐτά πού ἔχουν διασωθεῖ στά διάφορα βιβλία τῆς Καινῆς Διαθήκης) καί Πνευματικές Ὠδές εἶναι ἄσματα μελισματικοῦ τύπου, δηλαδή θρησκευτικά τραγούδια ὅπως οἱ ἀδές τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης. Μποροῦμε λοιπόν σίγουρα νά ποῦμε ὅτι μέ τούς δύο τελευταίους ὅρους Ύμνοις καί Ὠδαῖς Πνευματικαῖς ἐννοοῦνται χριστιανικοί ὕμνοι.

Ό Χριστιανισμός γεννήθηκε σέ Έβραϊκό έδαφος καί ήταν έπόμενο νά συμπεριλάβει μεταξύ ἄλλων καί τούς έν χρήσει θρησκευτικούς ύμνους τῶν Ἑβραίων, τούς Ψαλμούς. Μέ τήν πάροδο ὅμως τῶν αἰώνων δημιουργήθηκαν νέοι ὑμνοι μέ ἀποκορύφωμα τίς μεγαλοπρεπεῖς συνθέσεις τῶν Κοντακίων καί Κανόνων. Γιά τήν χρήση τῶν Ψαλμῶν τοῦ Δαβίδ μᾶς τό μαρτυρεῖ ρητά ὁ Ἱερός Χρυσόστομος πού λέει: "Έν ἐκκλησία καί παννυχίδες, καί πρῶτος καί μέσος καί τελευταῖος ὁ Δαβίδ. Ἐν ὀρθριναῖς ὑμνολογίαις, καί πρῶτος καί μέσος καί τελευταῖος ὁ Δαβίδ. Ἐν ταῖς οἰκίαις τῶν παρθένων ἱερουργίαι, καί πρῶτος καί μέσος καί τελευταῖος ὁ Δαβίδ. "Εν ταῖς οἰκίαις τῶν παρθένων ἱερουργίαι, καί πρῶτος καί μέσος καί τελευταῖος ὁ Δαβίδ" (P.G. 49, 282).

Στήν Καινή Διαθήκη συναντᾶμε πολλούς ἀρχαϊκούς ὔμνους. ἀπό τούς πλέον γνωστούς εἶναι:

1. Τό Μεγαλυνάριο τῆς Θεοτόκου (Λουκ. Α΄ 46-55), γνωστό καί ὡς 9η Ὠδή.

- 2. Ἡ Προσευχή τοῦ Ζαχαρίου (Λουκ. Α΄ 68-70) καί
- 3. Ἡ Προσευχή τοῦ Συμεών (Λουκ. Β΄ 29-32).

### 2. ΠΕΡΙΟΔΟΙ ΤΗΣ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑΣ ΚΑΙ ΕΞΕΛΙΞΗΣ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ



Άπό τούς πρώτους Άποστολικούς χρόνους οἱ Χριστιανοί ψάλλουν χρησιμοποιώντας τούς ψαλμούς τοῦ Δαβίδ (οἱ ὁποῖοι βρίσκονται σέ χρήση μέχρι καί σήμερα) καί σιγά-σιγά ἀρχίζουν νά συνθέτουν μικρά τροπάρια τά ὁποῖα προσθέτουν στή διάρκεια τῆς Θείας Λατρείας.

Τό Βυζαντινό σύστημα μουσικής προέρχεται

ἀπό τό ἀρχαῖο Ἑλληνικό μουσικό σύστημα, τό

όποῖο διατηρεῖται κατά τόν 2ο καί 3ο αἰώνα καί

έγκαταλείπεται στή διάρκεια του 4ου αἰώνα. Πάπυρος πού ἀνακαλύφθηκε τό 1918 στήν 'Οξύρυγχο τῆς Αἰγύπτου καί περιέχει ὕμνο στήν Άγία Τριάδα καταγεγραμμένο στήν άρχαία παρασημαντική, ἀποδεικνύει τήν χρήση τοῦ άρχαιοελληνικού συστήματος στήν άποτύπωση πρώτων χριστιανικών ὔμνων. (Πρός πληροφορία αὐτόν τόν ὕμνο μελώδησε ὁ Ἄρχων Πρωτοψάλτης τοῦ Οίκουμενικοῦ Θρόνου Λυκούργος 'Αγγελόπουλος καί τόν παρουσίασε γιά πρώτη φορά στήν Έλληνική Βασιλική τῆς Ραβέννας στήν Ίταλία μπροστά στόν Ποντίφικα τῆς Ρώμης τό 1990 μαζί μέ τήν Ἑλληνική βυζαντινή Χορωδία καί TOU ύπάρχει ήχογραφημένος σέ ψηφιακό δίσκο ἀκτίνας).

Οἱ τέσσερις πρῶτοι αἰῶνες χαρακτηρίζονται ἀκόμη ἀπό τήν διαμόρφωση δύο εἰδῶν Ψαλμωδίας κατ' ἀντιφωνίαν καί καθ' ὑπακοήν, καθώς καί ἀπό τήν ἀναβάθμιση τῆς θέσης τῶν Ἱεροψαλτῶν στή Θεία Λειτουργία, στούς ὁποίους ἡ τοπική Σύνοδος τῆς Λαοδικείας ἀναθέτει ἀποκλειστικά τήν ἐκτέλεση τῶν ὕμνων γιά νά μήν παρεμβάλλονται, ἀπό τούς παρευρισκομένους στήν ἐκκλησία, μουσικά μορφώματα πού δέν ἔχουν σχέση μέ τήν Λατρεία.

Ή δεύτερη περίοδος τῆς δημιουργίας καί έξέλιξης τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς ἀρχίζει μετά τήν ἴδρυση τῆς Κωνσταντινούπολης καί τήν καθιέρωση τοῦ Χριστιανισμοῦ σάν ἐπίσημης θρησκείας τῆς αὐτοκρατορίας.

Ή προσπάθεια πολλῶν αἱρέσεων νά

προσελκύσουν πιστούς χρησιμοποιώντας πολυποίκιλες μελωδίες κατά τή διάρκεια τῆς Λειτουργίας, ἀποτελοῦν σοβαρό λόγο τῆς περαιτέρω ἀνάπτυξης τῆς μελωδίας στήν Όρθόδοξη Ἐκκλησιαστική Ύμνογραφία.

Οί αἰῶνες τῆς δεύτερης περιόδου (5ος, 6ος καί 7ος μ.Χ.) χαρακτηρίζονται ἀπό μία ἔκρηξη δημιουργίας ἐκπληκτικῶν ὕμνων, γιά τήν καταγραφή καί ἀποτύπωση τῶν ὁποίων χρησιμοποιεῖται ἕνα εἶδος ἐκφωνητικῆς σημειογραφίας βασισμένο στούς τόνους καί στά πνεύματα τῆς Ἑλληνικῆς γλώσσας.

Τήν ἀρχή τῆς τρίτης περιόδου (8ος - 9ος αἰώνας μ.Χ.) καθορίζει τό ἔργο τοῦ Ἰωάννη τοῦ Δαμασκηνοῦ (676-756) τό ὁποῖο, ἐκτός τῶν μουσικῶν συνθέσεων, ἀφορᾶ τήν συστηματοποίηση τῶν ἤχων πού χρησιμοποιοῦνται γιά τήν ἐκκλησιαστική μουσική καί τήν δημιουργία ἑνός νέου τρόπου σημειογραφίας.

Μέχρι τότε οἱ Βυζαντινοί γιά τήν Θεία Λατρεία ἀλλά καί γιά τήν μουσική στήν καθημερινή τους ζωή χρησιμοποιοῦσαν πολλούς ἤχους πού ἀνήκουν σέ διάφορα μουσικά γένη². Έχουν, ὅμως, ἤδη ἀρχίσει νά ξεχωρίζουν, γιά τήν σύνθεση τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Μουσικῆς, τέσσερις κύριοι ἦχοι καί τέσσερις πλάγιοι. Ὁ Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός γράφει τό πρῶτο βιβλίο γιά τήν θεωρία τῶν ὀκτώ ἤχων καί παράλληλα συνθέτει τήν "Όκτώηχο" πού ἀποτελεῖται ἀπό ὕμνους βασισμένους καί στούς ὀκτώ ἤχους, σάν παράδειγμα Ἐκκλησιαστικῆς Μελοποιΐας καί Ύμνωδίας. Ἐπιπλέον ὁ Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός καθιερώνει μιά ἀναλυτικότερη γραφή, τήν καλούμενη ἀγκιστροειδῆ.

"Άλλοι σπουδαΐοι δημιουργοί αὐτῆς τῆς περιόδου εἶναι ὁ Κοσμᾶς ὁ Μελωδός, οἱ Γραπτοί Θεόδωρος καί Θεοφάνης, ὁ Ἰωσήφ ὁ Ὑμνογράφος, ὁ Λέων ὁ Σοφός, ὁ Ἰωάννης ὁ Γλυκύς, ἡ Κασσιανή ἡ Ὑμνογράφος, ὁ Ἰωάννης ὁ Πλουσιαδινός, ὁ Μιχαήλ ὁ Ψελλός καί ἄλλοι.

Ή τέταρτη περίοδος (11ος αἰώνας μέχρι τήν άλωση τῆς Πόλης 1453) σηματοδοτεῖται ἀπό τό ἔργο τοῦ Ἰωάννη Κουκουζέλη. Θεωρεῖται ἡ έποχή τῶν μεγάλων Μαϊστώρων, τῶν μεγάλων μουσουργών καί είναι περίοδος μεγάλης άκμης τής Βυζαντινής Μουσικής. Έδω ἐπιτελεῖται ĕργο στήν σπουδαῖο ἔρευνα, άναδιάρθρωση καί στόν πλουτισμό τῆς θεωρίας άλλά καί τῆς σημειογραφίας τῆς μουσικῆς. "Αλλοι σπουδαΐοι δημιουργοί αὐτῆς τῆς περιόδου εἶναι ό Νικηφόρος ό Ήθικός, ό Κορώνης ό Ξένος, ό Ίωάννης ὁ Κλαδᾶς, ὁ Μανουήλ Βρυέννιος καί ὁ Μανουήλ Δούκας ὁ Χρυσάφης, τοῦ ὁποίου ἡ δημιουργία συνεχίζεται καί μετά τήν άλωση. στήν Κρήτη, στήν Σπάρτη καί στήν Σερβία.

Μετά τήν "Αλωση ἡ ἱστορία τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς εἰσέρχεται σέ μιά νέα περίοδο τήν Μεταβυζαντινή. Ή περίοδος αὐτή χωρίζεται σέ δύο μέρη. Τό πρῶτο (1453-1814) περιλαμβάνει

τούς αἰῶνες κατά τούς ὁποίους ὁ Πατριάρχης τῆς Κωνσταντινούπολης ἐκτός ἀπό Θρησκευτικός ήγέτης ἀναγνωρίζεται ἀπό τούς Όθωμανούς καί σάν Έθνάρχης. Έδω τά πράγματα δυσκολεύουν, άλλά καί σέ αὐτή τήν περίοδο νίνονται προσπάθειες κυρίως γιά ἀνάλυση άπλούστευση τής παλιάς σημειογραφίας. Κυριότεροι ἐκπρόσωποι ἐδῶ εἶναι ὁ Βαλάσιος Ίερέας, νομοφύλαξ τοῦ Πατριαρχείου, ὁ ὁποῖος μέ τό ἔργο του κατευθύνει τούς μετέπειτα μελοποιούς σέ μιά περαιτέρω ἀναλυτική γραφή τής μουσικής. Ἐπίσης σημαντικό ἔργο γιά τήν έποχή αὐτή προσφέρει καί ὁ Πέτρος ὁ Πελοποννήσιος. Μέσα στά λίγα χρόνια τῆς ζωῆς του (πέθανε μόλις 36 έτων) μεταγράφει, σέ έξελιγμένη καί εὐκολότερη γραφή, πολύ μεγάλο καί άριθμό μελωδιῶν συνθέσεων πού διαφορετικά θά είχαν χαθεί γιατί πολλά κομμάτια μουσικής ψάλλονται "κατά παράδοση" χωρίς νά γράφονται άναλυτικά οἱ μελωδικές τους γραμμές.

"Άλλοι δάσκαλοι, θεωρητικοί έρευνητές καί συνθέτες αὐτῆς τῆς περιόδου εἶναι ὁ Πέτρος ὁ Μπερεκέτης, ὁ Ἰάκωβος ὁ Πρωτοψάλτης, ὁ Πέτρος ὁ Βυζάντιος, ὁ Μανουήλ ὁ Πρωτοψάλτης καί ὁ Γεώργιος ὁ Κρής. Τό 1814 ἔως τό 1818 ὁ Χρύσανθος ἀπό τή Μάδιτο, ὁ μετέπειτα ἐπίσκοπος Δυρραχίου, ὁ Γρηγόριος ὁ Πρωτοψάλτης καί ὁ Χουρμούζιος ὁ Χαρτοφύλαξ συνεργάζονται γιά τήν σύνταξη τῆς νέας - τελείως ἀναλυτικῆς - σημειογραφίας πού ἰσχύει καί σήμερα. Αὐτή ἡ γραφή σηματοδοτεῖ καί τήν δεύτερη μεταβυζαντινή περίοδο.

Άπό τό 1814 μέχρι καί σήμερα θά μπορούσαμε νά ἀναφέρουμε τά ὀνόματα μερικῶν ἀπό τούς μελωδούς, Πρωτοψάλτες καί Θεωρητικούς, πού εἶναι: Θεόδωρος ὁ Φωκαεύς, Γεώργιος Ραιδεστινός, Γεώργιος Βιολάκης, Ἰάκωβος Ναυπλιώτης, Κωνσταντῖνος Ψάχος, Σίμων Καράς, Κωνσταντῖνος Πρίγγος, Χρύσανθος Θεοδοσόπουλος καί ἀκόμη ἐν ζωῆ τούς Ἀθανάσιο Καραμάνη, Χαρίλαο Ταλιαδῶρο καί ՝Αβραάμ Εὐθυμιάδη.

### 3. Η ΚΑΘΑΥΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΟΥΣΙΚΗ

"Ή μουσική τῆς 'Όρθοδόξου Καθολικῆς καί Άποστολικῆς 'Εκκλησίας εἶναι τό ἔνδυμα τοῦ 'Όρθόδοξου "Υμνου, τοῦ λόγου τῆς Θείας Λατρείας. "Όπως ὁ Θεῖος Λόγος μέ τή σάρκωσή Του ἔλαβε ἀνθρώπινη φύση ἐκ τῆς 'Υπεραγίας Θεοτόκου, ἔτσι καί ὁ Θεολογικός λόγος τῆς 'Όρθόδοξης λατρείας φέρει τό δικό του ἱστορικό ἔνδυμα, τήν λατρευτική μουσική, ἡ ὁποία ἀναπόσπαστα συνδέεται μέ αὐτόν. Λόγος καί μέλος στήν 'Όρθόδοξη λατρεία ἔχουν ἀπόλυτη ἑνότητα καί ἀπό 'ἄκουσμα καί λάλημα' μεταποιοῦνται σέ προσευχή τοῦ λατρεύοντος τόν Θεόν ὀρθοδόξου πληρώματος". 3

Οἱ παλαιοί χαρακτήρισαν τήν μουσική "εἴδησιν μέλους καί τῶν περί τό μέλος συμβαινόντων." Τό μέλος μέ τήν σειρά του διακρίνεται σέ:

- 1. Φωνητικό (ἐφόσον ἐκτελεῖται μέ φωνή) καί
- 2. 'Οργανικό (ἐφόσον ἐκτελεῖται μέ μουσικά öργανα).

Τό φωνητικό μέλος, συνδυασμένο μέ τό λόγο (ποιητικό κείμενο), δίνει τό άσμα, ἤ τό τραγούδι, τό ὁποῖο διακρίνεται σέ:

- 1. Θρησκευτικό ἄσμα (*ψαλμοί, ὔμνοι καί τροπάρια*) καί
  - 2. Κοσμικό ἤ Λαϊκό (Δημοτικό) ἄσμα.

Μέ τόν ὅρο Βυζαντινή Μουσική (ἤ καλύτερα Ἑλληνική Μουσική) ὀνομάζουμε τήν κατά παράδοση μουσική τέχνη, ἕνα ἰδιαίτερο καί ὁλοκληρωμένο σύστημα ἀπόδοσης καί ἐξέτασης τοῦ μέλους (μελωδίας), σύμφωνα μέ ἤχους, γένη καί χρόες. Όνομάστηκε "Βυζαντινή Μουσική" ἐπειδή ἄρχισε νά ἀναπτύσσεται στά χρόνια τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, μετά τήν ἐπικράτηση τοῦ Χριστιανισμοῦ. Ἡ Βυζαντινή Μουσική ἔχει δικό της γραφικό σύστημα (σημειογραφία - παρασημαντική), τό ὁποῖο γνώρισε διαδοχικά στάδια ἐξέλιξης, ἕως τήν σημερινή "ἀναλυτική" γραφή.

#### 4. Η ΧΡΗΣΗ ΤΩΝ ΤΡΟΠΑΡΙΩΝ ΣΤΗ ΛΑΤΡΕΙΑ

Τά τροπάρια μέ τόν ἦχο τους τό καθένα ἐξυμνοῦν σημαντικά γεγονότα τῆς ζωῆς τοῦ Κυρίου, τῆς Παναγίας μας, τῶν ἄλλων Ἁγίων καί γενικά τῆς πίστης μας καί ἐξαίρουν τήν κεντρική σημασία καί θέση πού ἔχει ἡ κάθε ἑορτή στήν ζωή καί τήν λατρεία τῶν πιστῶν τῆς Ἐκκλησίας μας.

Τά τροπάρια τόσο τῶν Κυριακῶν ὅσο καί τῶν ἑορτῶν ἀναφέρονται εἰς τά ἑορταζόμενα Θεῖα καί δίνουν μέ τρόπο καί σέ τόνο ποιητικό καί τερπνό τήν ἑρμηνεία καί τήν Θεία διδασκαλία τῶν γεγονότων.

Κυρίως τά τροπάρια τῶν Δεσποτικῶν ἑορτῶν, ἀλλά καί γενικά ὅλα τά τροπάρια ἀλλά καί τά ἰδιόμελα Δοξαστικά τοῦ Ἑσπερινοῦ καί τῶν αἴνων τοῦ Ὅρθρου, τά Καθίσματα, οἱ Κανόνες, κυρίως τοῦ Πάσχα, τῆς Ἀνάληψης καί τῆς Πεντηκοστῆς, ὑπερέχουν γιά τήν:

- 1. Θεολογική τους έμβρίθεια,
- 2. τό δογματικό τους ὕψος,
- 3. τόν πανηγυρικό τους τόνο, ἀλλά καί
- 4. τήν πνευματική τους βαθύτητα καί έξαρση.

Οἱ Ύμνοι τῶν ἑορτῶν μας εἶναι ἀπαράμιλλοι σέ θεολογικό περιεχόμενα, ποιοτική ἀξία, ἄφθαστο λυρισμό, χάρη καί τερπνότητα, προσόντα μέ τά ὁποῖα ἐξυμνοῦνται τά Θεῖα τῆς Τριαδικῆς Θεότητας πρόσωπα μαζί μέ τά σωτήρια καί ἔνδοξα γεγονότα τῆς Γέννησης, τῆς Ἀνάστασης, τῆς Πεντηκοστῆς, ἀλλά καί τῶν διαφόρων Ἁγίων μετά τῶν βίων των.

Έξαγιάζεται καί άποπνευματίζεται, σκιρτά καί χαίρεται, άγαλλιά καί εὐφραίνεται καί μέ τους Άγγέλους συγχορεύει ή ψυχή τοῦ Χριστιανοῦ,

ὅταν μέ αὐτά δοξολογεῖ τόν ἐν Ἁγίοις ἐπαναπαυόμενον καί δοξολογούμενον Θεόν.

Πλοῦτος μέγας καί θησαυρός ἀνεκτίμητος εἶναι οἱ ποιητικές αὐτές συνθέσεις καί δοξολογίες πού ὑπάρχουν, κατ' ἀποκλειστικότητα θά μποροῦσα νά πῶ, στήν 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία μας, καί μέ τίς ὁποῖες ἤ μέσα ἀπό τίς ὁποῖες διδάσκεται ὁ νέος μας, ἀλλά καί ὁ κάθε πιστός, τήν θεία τῆς ἁγίας του Θρησκείας διδαχή καί ἐμπνέεται τήν ἀρετή, καί προσεύχεται, ἐν πνεύματι καί ἀληθεία, ὑμνῶν καί δοξολογῶν, τόν Θεόν καί Σωτῆρα του ὁ εὐλαβής 'Ορθόδοξος Νέος Χριστιανός.

Ή πατρώα μας Βυζαντινή Μουσική ἔρχεται τώρα, ὡς θεραπαινίς τοῦ λόγου, νά ἑρμηνεύσει καί νά ἀποδώσει καλύτερα αὐτά πού ἀνά τούς αἰῶνες πρόσφεραν μέ τό ποιητικό τους τάλαντο οἱ διάφοροι Ύμνογράφοι, καί ἐξύμνησαν καί ἐμελώδησαν, καί μέ ὅλη τους τήν ψυχή ἑδοξολόγησαν τόν ἐπί γῆς Γεννηθέντα, Σταυρωθέντα, καί Ταφέντα καί ἐκ νεκρῶν ἀναστάντα Σωτήρα Χριστόν.

Οἱ ἱεροί Ύμνογράφοι - Ύμνωδοί καί Μελωδοί -

Μελωποιοί, συνέθεσαν ὑπέροχους καί θεσπέσιους ὕμνους, πανηγυρικούς ὕμνους καί ἐμπλούτησαν τήν Άγία μας Ἐκκλησία μέ τόν ἀπαράμιλλο θησαυρό τῶν Θείων Ἀσμάτων, καί μέ μελίρρυτο ποιητικό τρόπο καί μέ συντομία καί ἀκρίβεια θαυμαστή προσέφεραν τά βαθύτερα δόγματα καί ὑψηλότερα νοήματα στόν πιστό Χριστιανό, ὥστε νά θαυμάζουν ἡμέτεροι καί ξένοι τόν ἀσύγκριτο αὐτό πνευματικό καί ὑμνογραφικό θησαυρό τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας μας.

### 5. Η ΣΧΟΛΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ ΤΗΣ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ

Έδῶ θά ἤθελα νά κάνω καί μιά μικρή ἀναφορά στήν παρουσία καί στό ἔργο τῆς Σχολῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς τῆς Ἱερᾶς μας Άρχιεπισκοπῆς, τῆς ὁποίας εἶμαι ἱδρυτικό μέλος καί διευθύνω ἀπό τό 1986. Ένας παλαιός ὕμνος πρός τόν διδάσκαλον ἀναφέρει τά ἑξῆς: "Ό θέλων μουσικήν μαθεῖν καί θέλων ἐπαινεῖσθαι, θέλει πολλάς ὑπομονάς, θέλει πολλάς ἡμέρας, τιμήν πρός τόν διδάσκαλον, δουκάτα εἰς τάς χείρας, τότε νά μάθη ὁ μαθητής καί τέλειος νά γίνει".

Ή σχολή μας, ὅμως, ἡ ὁποία καί φιλοξενεῖ 80-100 μαθητές κάθε χρόνο, προσφέρει τά μαθήματά της ἐντελῶς δωρεάν καί αὐτό χάρη στήν ἀγάπη, τό ἐνδιαφέρον καί τόν ζῆλο πού ἐπιδεικνύει ὁ προκαθήμενος τῆς Ἱερᾶς μας Άρχιεπισκοπῆς Ἁρχιεπίσκοπος Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας κ.κ. Γρηγόριος.

Στή Σχολή φοιτοῦν μικροί μαθητές ἀπό ἡλικίας 10 ἐτῶν καί ἐνήλικες ἀνεξαρτήτου ἡλικίας. Ἡ σχολή εἶναι ἀνοικτή καί στά δύο φῦλα καί προσφέρει τήν ἐκμάθηνση τῆς πατρώας μας Βυζαντινῆς Μουσικῆς παράλληλα μέ τήν

εὐρωπαϊκή μουσική, τό δημοτικό τραγούδι καί τήν Λειτουργική καί τό Τυπικό καθώς καί τά μαθήματα τῆς πρακτικῆς διδασκαλίας.

Κύριος σκοπός τῆς Σχολῆς εἶναι ἡ πλήρωση τῶν ἀναλογίων, ἐνῶ παράλληλα μποροῦν οἱ σπουδαστές νά ἐφοδιαστοῦν μέ πτυχίο Ἱεροψάλτη καί καθηγητή Βυζαντινῆς Μουσικῆς μέ τό ὁποῖο μπορεῖ κανείς νά διδάξει στή δημόσια ἐκπαίδευση καί ὄχι μόνο.

### 6. ΠΑΤΕΡΙΚΕΣ ΣΥΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΟΝ ΙΕΡΟΨΑΛΤΗ

- \* "Γλυκύς ὁ ὕπνος φαίνεται τῆς νυκτός, ἀλλ' εὖ ἵσθι, ὡς οὐδέν γλυκύτερον τῆς ψαλμωδίας" (Ἰωάννης ὁ Νηστευτής).
- " "Ιστάμενος τῷ Ναῷ πρόσεχε σεαυτῷ, τοῦ μή βλέπειν ὧδε κακεῖσε καί περιεργάζεσθαι τούς ἀδελφούς, πῶς ἔκαστος ἵσταται ἤ πῶς ψάλλει, ἀλλά σεαυτῷ μόνω καί τῇ ψαλμωδία καί ταῖς άμαρτίαις σου πρόσεχε" (Συμεών ὁ Νέος Θεολόγος).
- \* "Έν παντί καιρῶ, μάλιστα δέ ὅταν παριστάμεθα εἰς δέησιν καί ψαλμωδίαν Θεοῦ, αἰθεροβατεῖν χρῆ τῶ φρονήματι καί τοῖς ἱερωτάτοις νοήμασι, καί μηδεμίαν μνήμην ποιεῖσθαι παντός αἰσθητοῦ πράγματος" (Νεῖλος ὁ Ἡσκητής).
- \* "'Οφείλομεν ὄν τρόπον οἱ ἄγγελοι μετά πολλοῦ τρόμου παρεστῶτες ἐκτελοῦσι τήν ὑμνολογίαν τῷ κτίσαντι οὕτω καί ἡμεῖς ἐν τῆ ψαλμωδία παρίστασθαι" (Έφραίμ ὁ Σῦρος).

#### 7. ΕΠΙΛΟΓΟΣ

Ό ἀείμνηστος Μητροπολίτης Σερβίων καί Κοζάνης κυρός Διονύσιος μουσικολογιώτατος, γράφει στήν Θρησκευτική καί Ήθική Έγκυκλοπαίδεια: "Γενικῶς τό λειτουργικό ἀσμα τῆς 'Ορθοδόξου Έλληνικῆς Έκκλησίας καλεῖται Βυζαντινή Μουσική. Ό ὅρος οὐτος δηλοῖ ὅτι ἡ μουσική αὐτή εἶναι κληρονομία εἰς τούς νεωτέρους λαούς ἀπό τοῦ Βυζαντίου καί νοεῖται δι' αὐτοῦ, ὅτι ἡ Ἐκκλησιαστική αὐτή τέχνη οὐ μόνον ἱστορικῶς συνδέεται πρός τό Βυζάντιον ἀλλ' ὅτι καί τά στοιχεῖα αὐτῆς εἶναι Βυζαντινά".

Σέ ὅλες τίς λατρευτικές συνάξεις τῆς Όρθοδόξου Ἐκκλησίας μας δεσπόζουσα θέση κατέχει ἡ Ύμνογραφία, ἡ ὁποία μέ τό λόγο καί τό μέλος προσφέρει στόν πιστό τό Θεολογικό λόγο τῆς Ἐκκλησίας, "τό δόγμα", ὡς βιωμένη ἀλήθεια, ώς καρπό έμπειρίας άγίας ζωής, ώς όδηγό στήν πορεία γιά τήν ἕνωση μέ τόν Θεό, τή "Θέωση", δηλ. οί Ἐκκλησιαστικοί ὕμνοι ἀποτελοῦν, κατά τό χαρακτηρισμό ένός σύγχρονου κληρικοῦ άκαδημαϊκού, τού π. Γεωργίου Μεταλληνού, "τά δοχεία τής Πατερικής Θεολογίας, ή όποία διά μέσου αὐτῶν βρίσκει ἄμεση πρόσβαση στίς καρδιές τῶν πιστῶν γιατί γράφουν καί μελωδοῦν οί Πατέρες, βάπτοντας τόν κάλαμον στά νάματα τῆς πίστεώς τους καί στά δάκρυα τῆς μετάνοιάς τους".

### ΥΠΟΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Παρασημαντική καλεῖται τό σύστημα γραφῆς τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς. Άποτελεῖται ἀπό σημεῖα ἄφωνα ή φωνητικά, ἄχρονα ή ἔγχρονα τά ὁποῖα καθοδηγοῦν στήν ἐκτέλεση τοῦ μουσικοῦ κειμένου. Ἡ παρασημαντική ἔχει ἱστορία μακραίωνη μέ περιόδους ξεχωριστές, ἐξέλιξης καί διαφοροποίησης τῶν συστημάτων τῶν σημείων. Θεωρεῖται ὅτι ἀρχίζει μέ τόν Ἰωάννη τόν Δαμασκηνό (676-756).
- 2. Μουσικό Γένος είναι ὁμάδα ἀπό ἤχους πού δένονται μεταξύ τους ἀπό ὁρισμένα κοινά στοιχεῖα. Τό γένος καθορίζεται ἀπό τή διαφορά τῶν διαστημάτων τῶν τετραχόρδων. Τά γένη στή Βυζαντινή Μουσική είναι τό Διατονικό, τό Χρωματικό καί τό Ἐναρμόνιο.
- 3. **Γεώργιος Μαρίνης,** εἰσαγωγικό σημείωμα στό βιβλίο τοῦ Γιώργου Κωνσταντίνου "Θεωρία καί Πράξη τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς.
- 4. **Δεσποτική Έορτή** καλεῖται ἡ ἑορτή πού εἶναι ἀφιερωμένη στό πρόσωπο Δεσπότου Χριστοῦ, π.χ. Γέννηση, Ἀνάσταση κ.ἄ.
- 5. Ύμνογράφος ἤ Ύμνωδός καλεῖται κυρίως ὁ στιχουργός ένός Έκκλησιαστικοῦ Ύμνου, σέ ἀντιπαράθεση μέ τόν Μελωδό. Κατά τούς πρώτους αἰῶνες τῆς Χριστιανικῆς Λατρείας ἡ χρησιμοποιούσαν νιά πού Λειτουργία ήταν ὑποτυπώδης ἤ προερχόταν ἀπό γνωστές μελωδίες στίς όποῖες ἄλλαζαν τούς στίχους, δίνοντας λατρευτικό περιεχόμενο. Άπό τήν ἐποχή τοῦ Ρωμανοῦ τοῦ Μελωδοῦ (τέλη 5ου μ.Χ. αἰῶνα) καί μετά ὁ ρόλος τοῦ Ύμνωδοῦ καί Μελωποιού σχεδόν ταυτίζεται γιά νά διαχωριστεί κάπως περισσότερο ἀργότερα, τήν ἐποχή τῶν μεγάλων μουσικών, συνθετών, Μαϊστώρων τῆς μουσικής, ὅπως ὁ Ἰωάννης Κουκουζέλης, ὁ Νικηφόρος ὁ Ἡθικός, ὁ Κορώνης ὁ Ξένος κ.ἄ.
- 6. Μελωδός ή μελοποιός είναι ό συνθέτης πού μελοποιεῖ, γράφει τή μουσική, πάνω στούς στίχους ἐνός "Ϋμνου. Σέ ἄλλη περίπτωση είναι ό συνθέτης μιᾶς μελωδίας πάνω στήν ὁποία γράφονται οἱ στίχοι. Στήν Βυζαντινή μουσικοί οἱ στῖχοι είναι ἀλληλένδετοι μέ τήν μελωδία ἐνός τροπαρίου, ἔτσι τίς περισσότερες φορές οἱ μελωδοί είναι συνθέτες καί στιχουργοί ἐνός Ἐκκλησιαστικοῦ ἄσματος, ἐνός Ἐκκλησιαστικοῦ "Υμνου.

### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

- 1. Φραγκόπουλος Άθανάσιος ΤΑ ΑΝΑΣΤΑΣΙΜΑ, ἕκδοσις ΣΩΤΗΡ, 1975
- 2. Κωνσταντινίδου Μαρία ΛΕΞΙΚΟ ΓΙΑ ΤΗΝ ΘΕΩΡΙΑ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ, 1996
- 3. Κωνσταντίνου Γεώργιος ΘΕΩΡΙΑ ΚΑΙ ΠΡΑΞΗ ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ, Άθήνα 1990
- 4. Παπαχρόνης Γιάννης ΤΑ ΠΡΩΤΑ ΜΑΘΗΜΑΤΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ, Κατερίνη 1990
- 5. Κωνσταντινίδης Ἰωάννης ΥΜΝΟΛΟΓΙΑ Όρθόδοξος Τύπος, Ἀθήνα 1981
- 6. Θρησκευτική καί Ήθική Έγκυκλοπαίδεια

### ΙΕΡΟΘΕΟΣ ΚΥΚΚΩΤΗΣ (1905-1972)

τοῦ Χάρη Μεττή

(γ΄ μέρος)

Ίερόθεος Κυκκώτης, καί πρό άλλά κυρίως μετά των ὄντως ἀπότομη, ἀλλά ὄχι κι έντελῶς ἀδικαιολόνητη, παύση του ώς διακόνου τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ τῆς Άγίας Σοφίας, είχεν ἐπιδοθεῖ λίαν ἐπιτυχῶς στήν ϊδρυση τοῦ βιβλιοπωλείου "Ζήνων", τό ὁποῖο καί του ἀπέφερε ἀρκετό κέρδος, ὥστε νά μήν ἔχει πλέον ἀνάγκη τοῦ γλίσχρου μισθοῦ πού ἔπαιρνε ώς διάκονος. Ἐπίσης ἡ ἐπιτυχία τοῦ γνωστοῦ λεξικοῦ TOU (Άγγλοελληνικοῦ Έλληνοαγγλικοῦ) είχε ἀνεβάσει πολύ τήν έκτίμηση πού ἔτρεφαν γι' αὐτόν οἱ Ἄγγλοι, ἀλλά καί πολλοί ἀπό τούς συμπατριώτες του. "Ομως οί γνωστές φιλελεύθερες ἀπόψεις του ὅσον ἀφορᾶ τά πολιτικά πράγματα στήν Έλλάδα (ἀργότερα δέ καί στήν Κύπρο) ήταν φυσικό νά ἐπισύρουν τήν προσοχή τῶν Ἑλληνικῶν Διπλωματικῶν Άρχῶν, οἱ ὁποῖες - δυστυχῶς - σπάνια ἔπαυσαν ν' ἀποτελοῦν φερέφωνα TOŪ έκάστοτε κυβερνώντος Κόμματος της Έλλάδας άντί νά έκπροσωποῦν, στό έξωτερικό, ἀποκλειστικά τά γενικώτερα καί ὑπερκομματικά συμφέροντα τῆς Πατρίδας. "Ετσι τό βιβλιοπωλεῖο "Ζήνων" ἀπετέλεσε, σύν τοῖς ἄλλοις, καί κέντρο τοῦ ΕΑΜ καί τῶν συνοδοιπόρων του, ἀφοῦ μάλιστα ὁ άδελφός του Ἱεροθέου, ὁ Εὐδωρος Ἰωαννίδης ἤ Δῶρος "Αλαστος ὑπῆρξε ὄχι μόνο ὁ ἱδρυτής τοῦ Κομμουνιστικού Κόμματος Κυπρίων Άγγλίας, άλλά στή διάρκεια τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἐμφυλίου Πολέμου είχε μεταβεί καί "στό βουνό" μέ τίς όμάδες τοῦ Νίκου Ζαχαριάδη, διεύθυνε δέ γιά άρκετόν καιρό καί τό κομμουνιστικό ἔντυπο "Βῆμα" του Λονδίνου πού είχε ίδρύσει ὁ Εὐάνθης Νικολαΐδης.

Κομμουνιστής, βέβαια, ὁ Ἱερόθεος δέν ύπηρξε, οὔτε καί τοῦ ἐπέτρεπε ἡ ἰδιοσυγκρασία του νά ὑπαχθεῖ σέ ὁποιαδήποτε ὁλοκληρωτικοῦ περιεχομένου Όργάνωση. Όμως ή έμφανής συνεργασία του μέ τά φιλοκομμουνιστικά δεδομένα τῆς μεταπολεμικῆς Έλλάδας, ἡ ὁποία άγωνιζότανε τότε ἀπεγνωσμένα νά μήν ὑπαχθεῖ συνεχῶς διευρυνόμενη Σοβιετική στή αὐτοκρατορία, ήταν ἀναμενόμενο πώς θά έπέσυρε ὄχι μόνο τήν προσοχή, ἀλλά καί τήν άντίδραση τῆς Έλληνικῆς Πρεσβείας καί κατ' έπέκταση καί της ήγεσίας της Έλλαδικής Κοινότητος πού ζοῦσε τότε στό Λονδῖνο καί ήλεγχε - ὅπως πάντοτε - καί τά τοῦ Καθεδρικοῦ Ναού της Άγίας Σοφίας. Άλλωστε ή κατάσταση αὐτή δέν ἄλλαξε καί ἀργότερα, ἐπί Ἀθηναγόρα Κοκκινάκη, στή διάρκεια τῆς δικτατορίας τῆς Χούντας, ὅπως θά δοῦμε στή συνέχεια.

Ό Προϊστάμενος, μάλιστα, τοῦ Καθεδρικοῦ Ναού τῆς Άγίας Σοφίας στή διάρκεια τοῦ Έλληνικοῦ Έμφυλίου Πολέμου, μετέπειτα Έπίσκοπος Άπαμείας καί ἀργότερα τιτουλάριος Μητροπολίτης Χριστουπόλεως Ίάκωβος Βίρβος, ύπηρξε φανατικός πολέμιος του Κομμουνισμού εϊκοσι τόσα χρόνια ἀργότερα ὁ Άθηναγόρας Κοκκινάκης), άλλά καί τοῦ Ἱεροθέου Κυκκώτη, τόν ὁποῖο μάλιστα καί παρουσίαζε πρός όλες τίς κατευθύνσεις σάν κρυπτοκομμουνιστή. Μόνο δέ ὅσοι ἔχουν ζήσει στήν ἀννλία, στή διάρκεια τοῦ λεγόμενου ψυχροῦ πολέμου, μπορούν νά κατανοήσουν τό μαυροπινάκισμα τόσο τοῦ ἴδιου τοῦ Ἱερόθεου Κυκκώτη ὅσο καί τοῦ βιβλιοπωλείου του ἀπό ὅλους ἐκείνους -Έλλαδῖτες καί Έλληνοκυπρίους καταπολεμούσαν κάθε τι τό κομμουνιστικό ἤ φιλοκομμουνιστικό.

**ἔρχεται στήν** Άγγλία ώς νέος Μητροπολίτης Θυατείρων ὁ Άθηναγόρας Κοκκινάκης στά τέλη του 1963, μετά τόν θάνατο τοῦ ὁμώνυμού του Άθηναγόρα Καβάδα, τόν όποῖο ἐπηρέαζε πολύ ὁ Ἰάκωβος Βίρβος, ὁ ὁποῖος μάλιστα καί πίστευε ἀκράδαντα πώς έκλεγόταν ἀπό τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο ὡς διάδοχος τοῦ Καβάδα. Αὐτό δέν ἔγινε, καί ὁ Ίάκωβος Βίρβος, ἐπικουρούμενος ἀπό τόν Άρχιμανδρίτη καί άργότερα 'Επίσκοπο Μιλητουπόλεως Τιμόθεο Κατσίγιαννη καί τούς κύκλους τῶν ἐφοπλιστῶν τοῦ Σίτυ τοῦ Λονδίνου καί τῆς Άγίας Σοφίας, ἐξαπέλυσε τότε ἕναν άπηνη καί πολύ άντιεκκλησιαστικό πόλεμο έναντίον του νέου Μητροπολίτη, ώστε νά τόν προβληματίσει σοβαρά ἄν ὄντως θά ἔπρεπε νά ἀποδεχθεῖ τήν ἐκλογή του καί νά ἀναλάβει τά Μητροπόλεως ήνία της Θυατείρων. Τόν πλαισίωσαν, ὄμως, τότε καί TOŪ συμπαραστάθηκαν μ' ένθουσιασμό, μέ ζηλο, άλλά καί μέ "ἀντιβιρβικό μένος" ὅλοι, ὅσοι εἶχαν κατά καιρούς θεωρήσει έαυτούς καί τίς πεποιθήσεις τους στόχους ἐπίθεσης ἤ καί παραγνώρισης ἀπό μέρους τόσο τοῦ ἴδιου τοῦ Βίρβου ὅσο καί τοῦ περιβάλλοντός του. Ένας δέ ἀπό τούς πρώτους πού έξεδήλωσαν τήν προθυμία να συνεργαστοῦν μέ τόν νέο Μητροπολίτη ὑπῆρξε καί ὁ Ἱερόθεος Κυκκώτης.

Ό δέ Ἀθηναγόρας Κοκκινάκης, ὁ ὁποῖος εμοιαζε τότε σάν "πνιγόμενος πού πιάνεται ἀπό τά μαλλιά του γιά νά σωθεῖ" θεώρησε σκόπιμο νά χειροτονήσει τόν διάκονο Ἱερόθεο Κυκκώτη σέ Πρεβύτερο καί νά τόν προχειρίσει ταυτόχρονα καί σέ Ἀρχιμανδρίτη, ὅπως φαίνεται καί ἀπό τό πιό κάτω χειροτονητήριο γράμμα μέ ἡμερομηνία

10 Σεπτεμβρίου 1964. Ἡ χειροτονία, μάλιστα, αὐτή ἐγένετο πρός πλήρη ἔκπληξη τοῦ ἴδιου τοῦ χειροτονηθέντος, ὅπως μοῦ διηγοῦνται ὅσοι μετέσχαν στό πρῶτο Ἱερατικό Συνέδριο τοῦ Κλήρου τῆς Μητροπόλεως Θυατείρων στήν πόλη τοῦ Manchester Ἁγγλίας, ἀλλά καί ἀπό τήν πιό κάτω εὐχαριστήρια ἐπιστολή τοῦ Ἱερόθεου Κυκκώτη πρός τόν Ἀθηναγόρα, μέ ἡμερομηνία 12 Σεπτεμβρίου 1964.

ή χειρονομία αὐτή τοῦ Ἀθηναγόρα νά χειροτονήσει τόν Ίερόθεο Κυκκώτη Πρεσβύτερο καί ταυτόχρονα νά τόν προχειρίσει σέ Άρχιμανδρίτη ὑπῆρξε - ὅπως ἀπέδειξαν στήν συνέχεια τά πράγματα - καί βεβιασμένη καί λανθασμένη. Καί τοῦτο ἐπειδή ὁ Ἱερόθεος Κυκκώτης δέν ὑπῆρξε ποτέ διατεθειμένος νά ένταχθεῖ - πολύ δέ περισσότερο νά ὑποταχθεῖ σέ ένα αὐστηρά συγκεντρωτικό σύστημα, ὅπου νά ὑπάρχει Άρχή στήν ὁποία ὄφειλε νά ἔχει ἀπόλυτη ὑποταγή. Τοῦτο μάλιστα ἔπρεπε νά τό γνωρίζει καλά ὁ Άθηναγόρας, ἀφοῦ τόν Κυκκώτη δέν τόν είχαν παύσει ἀπό τήν Άγία Σοφία χωρίς λόγο, ἀλλ' ἐπειδή είχε συστρατευθεῖ, ίδεολογικά, μέ κύκλους δεδηλωμένα αντιεκκλησιαστικούς τήν ἐποχή ἐκείνη. Ἐνῶ δέ τά πράγματα ἔβαιναν ομαλά μεταξύ Άθηναγόρα καί Κυκκώτη, τό όλο σκηνικό τῆς συνεργασίας τους ἔρχονται ν' δυό "έξωεκκλησιαστικά"άνατρέψουν τουλάχιστο γιά τή Μητρόπολη Θυατείρων γεγονότα, ή Χούντα στήν Έλλάδα καί ή νέα πολιτική κατάσταση στήν Κύπρο, τήν έξωτερική πολιτική της όποίας ήλεγχε ὁ Σπύρος Κυπριανού, παλαιός πολέμιος τῶν "φιλοκομμουνιστικών" δραστηριοτήτων Κυκκώτη.

Τά πράγματα χειροτέρεψαν ἀκόμη περισσότερο μετά τήν Τουρκική είσβολή στήν Κύπρο καί τό ψυχολογικά - ἄν ὄχι καί ἱστορικά δικαιολογημένο μένος των Έλληνοκυπρίων Έλλαδικοῦ, έναντίον παντός TOŪ πρωταγωνιστές, τότε, στήν έναντίον TOŪ γνωστοῦ γιά τά ἀντικομμουνιστικά αίσθήματα Άθηναγόρα, τούς κομμουνιστές, τόν όποιο οὔτε λίγο οὔτε πολύ εἶχαν συνταυτίσει μέ τήν Χούντα! Μαζί τους καί ὁ Ἱερόθεος Κυκκώτης, ὁ ὁποῖος ὅμως, πρός τό τέλος τῆς ζωής του, καί ἀντιληφθείς προφανώς τό ἄδικο τῶν εἰς βάρος τοῦ Ἀθηναγόρα κατηγοριῶν όταν μάλιστα φανατικώτατοι πιά κατήγοροι τοῦ Άθηναγόρα ήταν ἄνθρωποι, μέ τούς ὁποίους είχε παλιά διαφωνήσει καί τούς είχε κόψει καί τήν καλημέρα ὁ Κυκκώτης, ἀλλά καί ἡ γνωστή άνεξικακία του Άθηναγόρα, ἐπέστρεψε στόν Ίερόθεο νά "μαλακώσει" κάπως καί μάλιστα σέ βαθμό πού στή διαθήκη του ν' ἀφήσει καί κάτι από τα επιπλα του διαμερίσματός του στόν Άθηναγόρα!

Πιό κάτω δημοσιεύουμε μερικά χαρακτη-

ριστικά ἀποσπάσματα ἀπό τό βιβλίο τοῦ Κυκκώτη "Δρόμος μετ' έμποδίων" (1971), στά όποῖα μπορεῖ ο άναγνώστης νά παρακολουθήσει καί τό ὕφος του ώς συγγραφέα, άλλά καί τήν έμφανη προσπάθειά του νά παρουσιάσει τόν ἑαυτό του ώς ενα είδος άλάνθαστου άνθρώπου. "Αν όμως άντιπαραβάλουμε τά γραφόμενά του ὄχι μόνο μέ τήν ίστορική πραγματικότητα άλλά καί μέ ὅσα ὁ ἴδιος γράφει στό ἄλλο του αὐτοβιογραφικό βιβλίο "Έξ Άνατολῶν" (1968) θά βροῦμε πάρα πολλές όποῖες άνακρίβειες, τίς ἀποδίδουμε συγκαταβατικά έμεῖς πού γνωρίσαμε προσωπικά καί τόν ἴδιο άλλά καί τούς άνθρώπους ἐναντίον τῶν ὁποίων καταφέρεται εἴτε ἔμμεσα εἴτε κυρίως ἄμεσα, σέ ἀδυναμία τῆς μνήμης καί στήν ψυχολογική του διάθεση νά περιαυτολογεῖ καί νά φαντάζεται πράγματα πού θά ἤθελε νά γίνουν, άλλά γιά τόν ἕνα ἤ τόν ἄλλο τρόπο δέν ἔγιναν:

"Είς τό βιβλιοπωλεῖο [Ζήνων] ἔγιναν πολλαί σπουδαῖαι συναντήσεις πολιτικής. έκπαιδευτικής καί κοινωνικής φύσεως, αί περισσότεραι ἀπό τάς ὁποίας οὕτε ἐγράφησαν οὔτε ἐλέχθησαν ποτέ. "Όταν μετά τόν πόλεμον καί τήν σύρραξιν είς τάς Άθήνας πέντε άντιπρόσωποι τοῦ ΕΑΜ ἦλθαν εἰς τό Λονδῖνον διά νά διαφωτίσουν τήν κοινήν γνώμην διά τήν κατάστασιν, είναι είς τό βιβλιοπωλεῖον πού συνήντησαν διαφόρους βουλευτάς δημοσιογράφους καί ένα μέλος της Βουλης των Λόρδων, ἐνθυμοῦμαι δέ ὅτι ὅλοι σχεδόν τούς συνεβούλευσαν ὅτι πρέπει νά λάβουν μέρος εἰς τάς ἐκλογάς πού ἐπρόκειτο νά διεξαχθοῦν ἐντός όλίγων έβδομάδων... " (σελ. 80).

"Ή ζωή μου είς τήν Άγίαν Σοφίαν [Λονδίνου] δέν ήτο καθόλου εὐχάριστος. [...] πολλάς φοράς ἥκουσα νά ὑβρίζουν τούς Κυπρίους μέ τάς χειροτέρας λέξεις. Πολλοί μοῦ ἔστρεφαν τά νῶτα καί διάφοροι φίλοι καί προφορικώς καί διά τοῦ τηλεφώνου μέ ἐπληροφοροῦσαν ὅτι καί ὁ ἕτερος τῶν ἱερέων ἐχρησιμοποίει ἀνοίκειον γλώσσαν έναντίον μου είς τά διάφορα σαλόνια. Ἐπίσης διέκρινα ὅτι ἐνῶ εἰς τά διάφορα Μυστήρια, γάμους, κηδεῖες, βαπτίσεις κ.λ.π. ἐνῶ εἰς ὅλους ἔστελλαν φιλοδωρήματα, είς έμέ ὄχι. Τό είπα είς τόν [Μητροπολίτην] Γερμανόν ὁ ὁποῖος ἔκαμεν **ἔρευναν καί ἀνεκάλυψεν ὅτι πολλάκις οἱ** ένδιαφερόμενοι ἔστελλαν καί είς έμέ φιλοδώρημα τό ὁποῖον δέν μοῦ παρεδίδετο [...]. Ήρώτησα καί τότε καί ἀργότερα διατί ἡ τόση άντιπάθεια καί τό μίσος του Άδελφάτου καί τῶν Ἐπιτρόπων τῆς Ἁγίας Σοφίας ἐναντίον τῶν Κυπρίων καί δέν ἔλαβα ποτέ ἱκανοποιητικήν, είλικρινή καί άξιοπρεπή ἀπαίτησιν. Τό ἴδιο συμβαίνει καί σήμερον είς κάπως όλιγώτερον βαθμόν. Άρκει νά ένθυμηθη κανείς τήν ἡμέραν τῆς λειτουργίας τοῦ Πατριάρχου [Άθηναγόρα] ὅτι οί ίερεῖς καί οἱ Ἐπίτροποι τοῦ Ναοῦ μαζί μέ τόν [Άρχιεπίσκοπον Θυατείρων] Άθηναγόραν [Κοκκινάκην] ἐμοίρασαν τά εἰσιτήρια μεταξύ των

καί δέν ἄφησαν Κυπρίους παρά ἐλάχιστους νά εἰσέλθουν. Τό πρᾶγμα ἀκόμη σχολιάζεται." (σσ. 67-69).

"Συχνά, ἰδία κατά τάς μεγάλας ἑορτάς συνέβαινον ἐπεισόδια μεταξύ Ἑλληνίδων καί Κυπρίων γυναικών καί αἱ πρώται ὑμίλουν πρός τάς Κυπρίας μέ τέτοιον βάναυσον καί ἀναιδῆ τρόπον πού ἤγειραν πραγματικά αἰσθήματα άντιπαθείας καί μίσους. Ένθυμοῦμαι ὅτι τήν Μεγάλην Παρασκευήν τοῦ 1945 μία Κυπρία ένεσφηνώθη είς ἕνα στασίδι είς τήν Άγίαν Σοφίαν τό ὁποῖον ὁ Πρόεδρος τῆς Ἐκκλησίας Καλβοκορέσσης είχε κρατήσει διά μίαν κυρίαν φιλικής του οἰκογενείας, καί ἐπειδή ἡ Κυπρία ήρνεῖτο νά ἐγκαταλείψη τό στασίδι, ὁ Καλβοκορέσσης είσηλθεν είς τό ἱερόν βημα νά ζητήση τήν βοήθειαν τοῦ προϊσταμένου τοῦ ναοῦ [Ἰακώβου Βίρβου] διά νά τήν ἐκτοπίση. Ὁ Προϊστάμενος διά νά ίκανοποιήση τόν Πρόεδρον ηρχισε νά ἐκδύεται διά νά ἐξέλθη καί ἀναγκάση τήν Κυπρίαν νά έγκαταλείψη τό στασίδι. Διεμαρτυρήθην ἀμέσως φωνακτά εἰς τόν Μητροπολίτην Γερμανόν, ὁ ὁποῖος ἐπετίμησε τόν προϊστάμενον καί του ἀπηγόρευσε νά έξέλθη. Καί ὁ προϊστάμενος μέ ἠπείλησε χριστιανικώτατα "θά μοῦ τό πληρώσεις αὐτό....." (σελ. 69).

"Tá πράγματα Άγίας της Σοφίας έξηκολούθουν δι' έμέ κατά τόν ἴδιον τρόπον όπότε τήν 1ην Δεκεμβρίου 1947 **ὁ** τότε Πρόεδρος τῆς Ἐπιτροπῆς μοῦ ἐνεχείρισε δικηγορικόν γράμμα διά τοῦ ὁποίου μοῦ ἔδιδεν ένός μηνός προειδοποίησιν νά έγκαταλείψω τόν Ναόν. Είς τήν ἐπιστολήν ἡ Ἐπιτροπή μέ ηὐχαρίστησε θερμῶς διά τάς ὑπηρεσίας μου καί έδήλωνεν ὅτι κατά τά 8 1/2 ἔτη τῆς διακονίας μου δέν παρέλειψα ποτέ τό καθήκον μου. Δέν γνωρίζω ἄλλην περίπτωσιν παύσεως Κληρικοῦ διότι ἔπραττεν εὐσυνειδήτως τό καθῆκον μου. [...] Τήν 1ην Ίανουαρίου 1948 δύο ἀστυνομικοί μέ πολιτικήν ἐνδυμασίαν μέ ἐπεσκέφθησαν εἰς τό σπίτι μου πολύ πρωΐ καί μέ είδοποίησαν ὅτι οἱ ύπεύθυνοι του Ναού της Άγίας Σοφίας μέ θεωρούν άνεπιθύμητον είς τόν ναόν τους. 'Εδήλωσα ὅτι δέν εἶχα οὔτε σκοπόν οὔτε ἐπιθυμίαν νά πράξω τοῦτο, δηλαδή νά μεταβῶ είς τόν ναόν τους. Άργότερα ἐπληροφορήθην ότι ὁ προϊστάμενος [Άρχιμανδρίτης Ίάκωβος Βίρβος] διέδωσε ὅτι ὑπῆρχε τάχα κίνδυνος νά κάμω διαμαρτυρίαν μέ ἄλλους Κυπρίους διά τήν παραίτησίν μου καί ὅτι ἐπρόλαβε τό κακόν..." (σ. 70). "Επιθυμῶ ἀκόμη νά προσθέσω ὅτι πολλαί δεκάδες Κυπρίων καί πρό τοῦ πολέμου καί διαρκοῦντος τοῦ πολέμου ἐτάφησαν ἄνευ κηδείας, διότι δέν είχαν συγγενεῖς ἤ φίλους νά φροντίσουν, οὐδείς δέ Κύπριος ἐτάφη εἰς Έλληνικόν νεκροταφεῖον ἔστω καί ἄν εἶχε χρήματα νά ἀγοράση τάφον." (σ. 72).

""Ηρχισαν τότε [μετά τό τέλος τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου] νά ἐπανεκδίδωνται τά λαϊκά περιοδικά καί τά μυθιστορήματα είς τήν Έλλάδα καί διάφοροι πράκτορες προσέφεραν νά τούς άντιπροσωπεύσω, πράγμα τό ὁποῖον καί ἔκαμα. Εἶναι δέ τότε πού άντιμετώπισα νέαν κατηγορίαν ἀπό τούς ἱερεῖς τῆς Άγίας Σοφίας καί ἀργότερα [μετά τό 1948] ἀπό μερικούς στενοκέφαλους τῶν Ἁγίων Πάντων [Λονδίνου] ὅτι εἰσάγω καί διαθέτω πορνογραφικά περιοδικά. Πολλάκις κυρίες καί κορίτσια τῆς Παροικίας μου κατήγγειλαν πρόσωπα, τά ὁποῖα μέ σοβαρότητα ὑπεστήριζαν τήν γνώμην αὐτήν καί πάντοτε άνεκάλυπτα ὅτι πίσω ἀπό τάς διαδόσεις αὐτάς ήσαν Ἱερεῖς τοῦ Ύψίστου. Συνέλεγαν δηλαδή διάφορες κοπέλλες, κυρίως ύπηρέτριες ὕστερα ἀπό διαταγές τῶν κυριῶν των διά νά τάς κατηχήσουν πιστά είς τά τῆς Άμώμου ήμων Πίστεως! μέ πρώτον ἄρθρον πίστεως φυσικά ὅτι θά πρέπει νά ὑπακούουν τυφλά στούς κυρίως των, καί τάς έδηλητηρίαζαν μέ τήν ίδέαν ότι τά λαϊκά μυθιστορήματα καί περιοδικά ήσαν πορνογραφικά καί ὅποτε τά διαβάζουν θά τιμωρηθούν ἀπό τόν Θεόν [...]. "Οἱ Ἑλλαδῖται τῆς Άγγλίας γενικά ήγνόησαν τό βιβλιοπωλεῖον ὅταν άντελήφθησαν ὅτι μέ συκοφαντίες καί ψιθύρους δέν κατώρθωσαν νά τό καταστρέψουν" [σ. 74].

[Μέ τίς πρῶτες Ἑλληνικές ἐπιτυχίες τῶν Ἑλλήνων ἐναντίον τῶν Ἰταλῶν στήν Ἀλβανία] ἡ Ἑλλάς ἔγινε σύμβολον ἀντιστάσεως καί οἱ ελληνες τοῦ Σίτυ, πού κατά τήν γνώμην μου ἤταν οἱ χειρότεροι Ἑλληνες τοῦ κόσμου, ἐκτός βέβαια ἐλαχίστων ἐξαιρέσεων, ἤρχισαν νά ἐνθυμοῦνται ὅτι εἶναι Ἑλληνες [...]. Ἡ Ἑλλάδα λοιπόν, μεταξύ τῶν Ἑλλήνων καί τῶν τάχα Ἑλλήνων, ἤρχισε νά γίνεται χώρα σεβαστή καί ἡ Ἑλληνική γλώσσα..." (σσ. 51-52).

### Ο ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΑΘΗΝΑΓΟΡΑΣ ΧΕΙΡΟΤΟΝΕΙ ΤΟΝ ΔΙΑΚΟΝΟΝ ΙΕΡΟΘΕΟΝ ΚΥΚΚΩΤΗΝ ΕΙΣ ΠΡΕΣΒΥΤΕΡΟΝ ΚΑΙ ΤΟΝ ΠΡΟΧΕΙΡΙΖΕΙ ΑΜΕΣΩΣ ΕΙΣ ΑΡΧΙΜΑΝΔΡΙΤΗΝ.

### ΤΟΙΣ ΔΕ ΤΟΙΣ ΓΡΑΜΜΑΣΙ ΔΗΛΟΝ ΓΙΟΙΟΥΜΕΘΑ

δοθεῖσαν Έπισκόποις τήν τοῖς Κατά Άποστολικήν Έντολήν, ή ταπεινότης, ήμῶν, κεχειροτόνηκεν τόν Ἱερολογιώτατον Διάκονον ΙΕΡΟΘΕΟΝ ΚΥΚΚΩΤΗΝ, ώς τέλειον τῆ ἡλικία, τῆ θύραθεν καί κατά Χριστόν παιδεία κατηρτισμένον, είς Πρεσβύτερον τη ἐπικλήσει τοῦ Παναγίου καί Τελετουργικοῦ Πνεύματος, ἐν τῆ κατά Μαγγεστρίαν τῆς ἀγγλίας Ἱερᾳ Έλληνορθοδόξω Ἐκκλησία τοῦ "Εὐαγγελισμοῦ", έν συλλειτούργω των Ίερέων, Μελών του έκεισε συνελθόντος πρώτου Ἱερατικοῦ Συνεδρίου τῆς Ίερᾶς Μητροπόλεως Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, τη δεκάτη Σεπτεμβρίου τοῦ χιλιοστοῦ

έννεακοσιοστοῦ τετάρτου καί ἑξηκοστοῦ Σωτηρίου ἔτους.

Τοῦτον τόν Πρεσβύτερον 'Ιερόθεον προεχειρίσαμεν εἰς 'Αρχιμανδρίτην καί ἄδειαν διδόαμεν τελεῖν τά τοῦ βαθμοῦ τοῦ Πρεσβυτέρου λειτουργικά καθήκοντα, τῆ ἀδεία μέν τοι τῶν κατά τόπους 'Εκκλησιαστικῶν 'Αρχῶν, φέρειν τε Σταυρόν ἐπί στήθους, ἐπιγονάτιον καί ἐπανοκαλύμαυχον.

'Εφ' ὧ καί ἀποφαινόμεθα τόν εἰρημμένον Πρεσβύτερον Ίερόθεον Κυκκώτην, εἶναι καί λέγεσθαι καί παρά πάντων γινώσκεσθαι 'Αρχιμανδρίτην τῆς Ίερᾶς Μητροπόλεως Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, προτιμούμενον ἐν ταῖς Ἱεραῖς 'Ακολουθίαις συνωδά τῷ διακριτικῷ Ἱερῷ τοῦ 'Αρχιμανδρίτου τίτλω.

Έγένετο ἐν Λονδίνω, τῆ 12η Σεπτεμβρίου 1964

> ΄Ο Μητροπολίτης 'Αθηναγόρας Μητροπολίτης Θυατείρων & Μ. Βρετανίας

Telephone TEMple Bar 2522

6 Denmark Street London, W.C.2.

'ZENO'
BOOKSELLERS &
PUBLISHERS
(CLASSICAL & MODERN GREEK)

Έν Λονδίνω τη 14η/9/64.

Τῷ Σεβ. Μητροπ. Θυατείρων, Ἐνταῦθα.

Σεβασμιώτατε,

MÓAIC ἀνέκυψα ἀπό τήν Πνευματικήν σύγχισιν πού ύπέστην έκ τῆς αίφνιδιαστικής ἀποφάσεώς σας νά μέ προανάνετε είς Πρεσβύτερον. Όμολογῶ ὅτι ἦτο τόλμη ἀπό μέρους μου νά ἀποδεχθῶ, ἀλλά πρός τοϋτο μέ παρώθησεν πραγματική άγάπη σας τήν όποί a vέξεδηλώσατε τόσον ἐμφανῶς καί ἐνώπιον τόσων ἀνωτέρων Πνευματικῶς ᾿Αδελφῶν.

Σᾶς εὐχαριστῶ θερμῶς καί εὔχομαι ὑγείαν καί εὐτυχίαν πρός Ύμᾶς καί τήν οἰκογένειαν Ύμῶν.

Μετά βαθυτάτου Σεβασμοῦ,

Ι. Κυκκώτης.

Υ.Γ. Ἐσωκλείστως εὐρίσκετε ἐπιταγήν ἐκ £5.ὡς πρώτην δόσιν τάς ὁποίας δύνασθε νά χρησιμοποιήσετε κατά βούλησιν ἄνευ ἀναφορᾶς τοῦ ὀνόματός μου.

Telephone TEMple Bar 2522 6 Denmark Street London, W.C.2.

'ZENO'

BOOKSELLERS & PUBLISHERS (CLASSICAL & MODERN GREEK)

Έν Λονδίνω τη 14/9/1964.

'Αγαπητέ μου 'Αρχιμανδρίτα,

Γράφω νά σᾶς εὐχαριστήσω θερμῶς διά τήν προσωπικήν σας συμπαράστασιν καί τήν ἀγάπην τήν ὁποίαν ἐδείξατε δι' ἐμέ τόσον κατά τήν χειροτονίαν μου ὅσον καί κατά τάς πρό καί μετά συζητήσεις.

Έπιθυμῶ νά σᾶς εἴπω ὅτι θά εἶναι διά τήν μέλλουσαν σταδιοδρομίαν μου παρήγορον τό γεγονός ὅτι μετά τῶν ἄλλων προσφιλῶν ᾿Αδελφῶν εἴχετε γίνει συμμέτοχος τῶν ἰδιαιτέρων μου συγκινήσεων.

Σᾶς διαθεθαιῶ περί τῶν ἀμοιθαίων μου αἰσθημάτων, καί σᾶς εὔχομαι προσωπικήν ὑγείαν καί εὐτυχίαν.

Μέ ἀγάπην,

Ι. Κυκκώτης.

ΔÉV Σημ.: άναφέρεται έδῶ τό ὄνομα TOŪ παραλήπτη, πιθανόν ὄμως νά είχε σταλεῖ πρός τόν τότε 'Αρχιμανδρίτη καί νῦν 'Αρχιεπίσκοπο Θυατείρων Γρηνόριο. TÓV όποῖον Ó 'Αθηναγόρας εἶχε έπιλέξει Πρωτοσύγκελλό TOU.



('Από ἀριστερά), 'Ο Διάκονος Ίερόθεος Κυκκώτης, καί οἱ Φιλοποίμην Ζωγόπουλος, Σπύρος Μόσχος, Στέφανος Βαλιάνος καί Περικλῆς Χαντζῆς, όλοι τακτικοί πελάτες τοῦ βιβλιοπωλείου "ΖΗΝΩΝ".

(Συνεχίζεται)

# **ENCYCLICALS**

### PATRIARCHAL PROCLAMATION ON HOLY PASCHA

Protocol No. 247

rother concelebrants and pious, God-loving children of the Church,

Christ is Risen!

As we greet you, dear beloved, with this Paschal exclamation, we reminisce about the philanthropic action of our Lord Jesus Christ, the Logos of God, through Whom everything was created, to offer life to mankind. We also think of the cruel pursuit of the devil, and of the people who have been misled by the devil, having become his instruments in trying to deprive humankind of the great and sacred gift of life.

The sacred gift of life is intended by God to bring joy. The mouth of the Myrrh bearers was filled with joy as they cried, "Christ is Risen", says the sacred hymnist. Ever since, thousands of people cry, "Christ is Risen" and the hearts of innumerable devout Christians fill with joy in repeating the announcement "Christ is Risen", for all of us value life as one of God's greatest gifts to humanity. It is a valuable gift through which we can enjoy all of the other divine gifts, for without the gift of life we cannot have any awareness of the other gifts God offered to us.

The source of life and joy is Christ, beloved brothers and children, and He invites u all to become paticipants of His divine gifts. He does invite not only us, the Orthodox Christians, but also very single person. Every human being is invited to partake in the fullness of a joyful life. God created human beigs so that they might live joyfully; He intended for us to constitute adornments of the material and spiritual universe. He gave each person the opportunity to enjoy all creation; that would become possible, of course, if peple showed respect for one another, and, moreover, if they loved God and the other beings. The observance of this commandment leads to a harmonious society of people, which is surrounded by the whole creation, in service of humanity, and is based on freedom, which is the foundation of love. Our feeling of this love, which is based on our free will, reveals the ineffable beauty of the face of the Lord, the most desired one, as the holy Church Fathers say, and, also, the face of the beloved human person. The human face reflects and depicts the divine and supreme beauty of God's face, for it was created in His image and likeness.

The faithful Christian, and every human being, must himself feel the opportunity to experience and cherish life, and recognize this right in all others, as well. Unfortunately, though, the devil hated human life and turned murderous, and implanted the idea of homicide in the human race. The devil persuaded Cain in killing his brother and becoming the first fratricide. Since then, many fellow human beings hate, by imitation of the devil, the life of others. As a result, throughout the history of humankind, myriads of human beins have been deprived of the blessing of life and joy, due to murderous and invidious acts committed by other human beings. This goes on until today.

But, Christ, was risen to offer us life and abundance of life. Therefore, it is incoceivable for a

Christian or anyone else who loves his own life and respects God, to want or commit a murder or to cause pain to others. The killing of people, and moreover the indiscriminate killing of innocent people, non-participating in war conflicts, is an inhuman, concemnable and non-heroic act. Likewise every selfish act that causes pain to some people in order to satisfy others is also condemnable.

As has always been the case, this year's celebration of the Resurrection of Christ follows the same predicament; it is clouded by a mutlitude of grave incidents. We hear about many group homicides and other hurtful acts committed by people against people. Christ, Who is the Way and the Resurrection and Life and Who lived an earthly life of doing good and healing, shows to all people the way of love and giving, of justice and respect of life and joy of others, as the single way, which leads humanity to true joy and fullness of life. Christ resisted His persecution and death through forgiveness, love, good deeds, sacrifice and resurrection. He proved that the power of evil, despite its fierce aspiration to kill the leader of life, failed. And He persuades us that in our days the powers of evil will be again by the greater power of love, which is the only way leading to

Thus, brothers and children in the Lord,we should not fear in the face of evil that seems to prevail. At the end, our Risen Lord Jesus Christ will be the victorious winner along with the people who believe in His resurrection. But our win will not be against our fellow human beings, but against evil, for we Christians want all people to partake in this victory so that none will be defeated by evil or lose the earthly, and most importantly, the eternal life.

Thus, we greet all of you, beloved, with the Paschal greeting "Christ is Risen", and pray that you will travel the road of Holy Pascha in the joy of Resurrection. We pray also that through your pious life you will contribute to the propagation of the spirit of altruism and will inspire others to respect the life and the joy of their fellow human beings, so that good will prevail over evil and the leader of life, our Risen Lord Jesus Christ, will reign in your hearts. Amen.

Holy Pascha 2004.

FF8 FF8 FF3

OF HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS ON THE HOLY PASCHA

"This, like a culmination, is the revered festival of Pascha and these the mysteries of Christians concerning the resurrection of the dead and everlasting life we celebrate." (Chrysostomos).

y dear Orthodox Christians and beloved children in the Risen Christ. Once again we celebrate in a fitting manner and with festive joys the great and unique events that were unfolded in the Holy City of Jerusalem some two thousand years ago. These events are the Passion and radiant Resurrection of our Lord Jesus Christ, after His sojourn for three days in Hades.

These events, moreover, which the Evangelists describe in their sacred texts with such sincerity and detail, lyricism and joy, took place to immortalise for all time the mystery of our salvation and to declare for all

time God's love and compassion, which in a marvellous way and beyond all thought God revealed to the world and gave to Humanity and the whole Creation, so that coming generations might recount the riches of his grace, as the Apostle Paul characteristically declares, "But God, who is rich in mercy, because of the great love he had for us, even when we were dead in our transgressions, brought us to life Christ, raised us up with him, and seated us with him in the heavens in Christ Jesus." (Ephesians 2:4-6).

This is God's rich love for the human race that we Christians from East and West, from North and South, celebrate together this year with much joy and sacred hope and confidence in Christ, dead and risen. All these days, from the beginning of Great Lent until the Holy and Great Week of Christ's Sufferings look forward to the joy and hope of the Resurrection, proclaim the event of humanity's salvation and remind us that humanity is God's child and was created to become heir to the Kingdom of Heaven. And, despite its fall and disobedience, despite its tendency to sin from its youth, humanity remains the epicentre, the object and the recipient of God's love, which since the foundation of the world has been demonstrated in different ways for humanity's salvation and return to the Kingdom of God. That humanity is a likeness of the Kingdom of God" (Gregory of Nyssa, On the Creation of Humanity). That he might manifest this love God the Father sacrificed His Only Son and Word, Who for our sake became a curse and a redeeming sacrifice.

This is also why the holy Evangelists give an extensive account in their sacred texts of Christ's sacrifice and more generally the whole divine economy. They point out the fact that Christ, the Godman, as a true 'servant" and as "God's beloved Son", is led to the cross "like a lamb to slaughter", to offer Himself as an umblemished sacrifice and to become a "ransom for many" since He was to bring to a conclusion. His unique divine mission, in accordance with God's eternal design. "But now in Christ Jesus you who once were far off have been brought near by the blood of Christ." (Ephesians 2:13). This sacrifice was accomplished on Golgotha and constitutes the cornerstone of the joy and blessed hope of Christians and the whole of humanity. "By your Cross you destroyed the curse of the tree; by your burial you slew the might of death; by your Rising you enlightened the human race." (Sticheron of Vespers of Pascha).

With the Sufferings and Resurrection of our Lord Jesus Christ humans are freed from the ancestral sin, God confirms their adoption and renews the covenant of His love for the human race, making us immortal and heirs His Kingdom. Christ affirms, "Amen, amen, I say to you, whoever hears my word and believes in the one who sent me has eternal life and is not coming to judgement, but has passed from death to life." (John 5:24).

The events we celebrate during these holy days are sacred and holy, saving and source of joy, immortality and peace. They are basic elements of human existence, which always seeks joy and hope, because it is by means of them that the unique worth and sacredness of life is emphasised. They constitute the epicentre of the whole world's joy, because Christ's Resurrection is the beginning of "new life". We have been established on the rock of the faith and become partakers of "a new drink" and sharers at the blessed Table of the Heavenly Father, "Christ, the heavenly and divine Bread, entertained

the whole world at his table. Come then, lovers of Christ, with mouths of clay but pure hearts let us receive with faith the Passover that is sacrificed and offered among us". (Ode 9, Canon at Compline of Holy Wednesday). The Orthodox Church, in particular, has grasped this spirit and this profound truth, which these Holy Days in a unique way until the climax of the radiant Resurrection of Christ and his victory over death and everlasting corruption.

This is the reason why during these Holy Days, we celebrate, honour commemorate and glorify these events with marvellous and inspired hymns, because they constitute the essence of festive joy and faith of the Saviour Christ, Who suffered, was buried and rose again for our own salvation, peace and sanctification. This means that we should take part thoughtfully in the sacred services of these days, meditate on the sacred texts, honour and remain faithful to the tradition of the Church, prepare in soul and body to receive the immaculate Mysteries, pardon ourselves and others, love and work hard for peace with our own and with our enemies and with Christ, Who died and rose again, because it is He who proclaimed peace. forgiveness and forbearance towards our enemies. He invites us, moreover, to be inspired by His divine and human example, because only then do we become heralds and followers of this universal Message of salvation, only then do we really share in the Passion and Resurrection of our Lord Jesus Christ, taste and live the joy of the Apostles and the Myrr bearers, who first lived this Mystery and met Him after He had risen from the dead.

Especially in these times in which we live, with the great common, economic, political and other problems by which humanity is confronted, we have need of the message and spirit of the Resurrection. Only by preserving this sacred heritage and assurance of God's love and victory of good over evil, will communities and Nations be able to be reconciled, to co-operate and work for solidarity and mutual respect. In this way they will be renewed, progress, advance and create a civilisation based on the great values which the Gospel of Christ's Resurrection proclaims.

With these holy expectations and washed by the dazzling light of our Master Christ's rising from the dead, we sing with the hymnwriter, "The day of Resurrection; let us be radiant for the festival, and let us embrace one another. Let us say, brethren, even to those that hate us, 'Let us forgive all things on the Resurrection', and so let us cry, 'Christ has risen from the dead: by death he has trampled on death, and to those in the graves given live'." (Doxastikon of Paschal Matins).

To him belong glory and kingship and infinite mercy to the ages. Amen.

Easter 2004.

\$13 \$13 \$13

### OF HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS ON THE GREEK REVOLUTION OF 1821

"Our war against the Turks, far from relying on certain demagogic origins and revolutionary aims of a part of the whole Hellenic Nation, it is a national war, a sacred war, a war whose only cause is the recovery of the rights of our personal freedom, our property and honour." ['Provisional Constitution, Epidavros, 1822, Year 1 of Independence'].

My dear Fellow Workers in the Lord's Vineyard,

his year once again, as every year, the Hellenes throughout the world rightly celebrate with festivity and magnificence the greatest event in Hellenic History - the Revolution of 1821 and liberation from the long and harsh yoke of the Ottoman occupation of the Hellenic lands which had lasted for nearly five hundred years. An event which led Hellenism to the creation - granted in a restricted form - of a pure Hellenic State founded on the two eternal pillars, the millennial tradition of Hellenic culture and Orthodox Christianity, as this had been defined by the holy Gospel, the Ecumenical Councils and the great Fathers of the Church. This is why our Nation also linked the Annunciation of the Mother of God with the Revolution in order to begin its struggle for the Freedom of its Fatherland under her protection. That is to say it linked the faith with freedom and justice.

In the "Provisional Constitution" that was voted on at the National Assembly of Epidavros on 1 January 1822 it was categorically declared that the sole and exclusive aim of the war which the Hellenes had declared on their conquerors was to secure - for the Hellenes who were then enslaved - the rights of personal freedom, property and honour, the very ones that in contemporary international terminology we define and adjudge to be "human rights".

That is to say they did not pursue, nor did they take revenge, nor too did they exterminate in cold blood the intrusive conqueror, but in order to drive him from their own territories and to acquire the great gift of God, their personal and political freedom. This is why, moreover, as a signal message of that epic and for the enslaved Hellenes - so unequal Struggle was from the beginning to the end of the Revolution "Freedom or Death".

The Hellenic Revolution of 1821 had embraced the entirely of Hellenism to the four points of the compass. It was not, moreover, a fortuitous happening that that tragic warrior of Freedom, Alexander Ypsilantis, a general of the then all-powerful Russian Empire, had undertaken its beginning - ignoring both glories and riches and honours - since he was to lead his own people, the Hellenes, to complete Freedom without limits or compromises.

Likewise, we should not forget the inestimable contribution to the preparation for the Struggle - spiritual and moral - of Rigas Pheraios, the protomartyr of the National Rebirth, and of the Philiki Etaireia, with its protagonists, Nikolaos Skouphas, Athanasios Tsakalof and Emmanuel Xanthos. All of them, but also the pleiad of the original core of their fellow workers, were Hellenes of the Diaspora, who preferred to fall in the fires of war on behalf of their brothers for Freedom, rather than remain inactive spectators in the offices of their businesses and professions.

Nevertheless, the Great Hellenic Revolution of 1821 was not limited only to them, but extended to the depth and breadth, with Adamantios Koraes and loannis Kapodistrias, and the merchants and sailors who lived either on the Hellenic islands or in the countries of Europe, and also all those who had placed at the service of the national objectives of the Hellenes their fortunes and education, and the influence that they exercised over the leaders fo the foreign powers, as well as their own personal safety and lives.

Third and in essence increasingly indispensable to the final success of the Struggle was, surely, the Hellenic People who lived mainly in the Peloponnesus and Mainland Greece, the Aegean islands and those of the Ionian Sea, with motive power and leadership the mountain chieftains, the captains of cargo ships, the leading men of the villages and cities, and the united link of all those individualistic bands and conditions in whatever way, the Hellenic Orthodox Church in all its three grades of Priesthood.

And this is because - in accordance with the impartial and generally accepted verdict of history - Hellenism in its entirety managed to survive, ethnically and culturally, throughout the duration of the of its five hundred years of slavery thanks to its Church, in whose bosom it found not only protection and refuge, but also those enlightened Leaders who counselled and guided it and, with their willing self-sacrifice on the altar of the holy Faith and of Freedom, continually gave an example to the enslaved to prefer imprisonment, humiliation, degradation and even death itself rather than to betray what was sacred and holy to the nation and to their faith in Christ and Orthodoxy.

The examples of the Clergy, the lay Leaders, and the Hellenic People then struggling for its Freedom teach us the great lesson that we must all hand on to the younger generations: It is only by struggles, sacrifices, self-confidence, by our fervour of heart and our unflinching tenacity to the enduring values and principles, well-tried over the multi-millennial History of the Hellenic Nation, that we can aim high and create - by our own abilities and skills - great works and examples for our descendents to imitate. It is precisely this message that we invite all of you -Priests, Teachers, Parents, Leaders of the Communities, Societies and Organisations of the Greek Orthodox Community in the United Kingdom to pass on continually and uninteruptedly to our children and young people.

Especially today, when the question of Cyprus is at one of the most critical junctures of its history, the message of the struggle and self-sacrifice of the Fighters of 1821 and 1955 should be prominent in all the festive and celebratory manifestations which we organise to honour those heroic fighters and leaders who led the Nation to its liberation, just as we should emphasise the necessity to imitate their achievements.

We invite you all to be present at both the Doxologies and General Memorial Services - which will take place in our churches on the Sundays, 21 or 28 March 2004, and at the festivities that the various Societies and Educational Missions are organising. Also in the Schools there will be particular school festivities, when the teachers will have the opportunity to explain to the children the educational significance which the national anniversaries and in particular those of 25 March 1821 and 1 April 1955 have for the younger generations of Hellenes.

We pray that all of you may pass through what is left of the Stadium of the Holy and Great Lent and that with spiritual joy you may celebrate the world-saving event of the Lord's Resurrection, and we remain yours with much love in the Lord and fervent prayers.

London, 5 March 2004.

278 278 278

### **EVENTS**

ADDRESS OF WELCOME TO DR. ROWAN
WILLIAMS, ANGLICAN ARCHBISHOP OF
CANTERBURY, AND HIS WIFE ON THE
OCCASION OF THEIR VISIT TO THYATEIRA
HOUSE ON 28th APRIL 2004

Your Grace, dear Brother in Christ,

am delighted to welcome you and your beloved wife here to Thyateira House this evening, and I greet you with the traditional Orthodox Easter greeting "Atgyfododd Crist!" (Welsh for "Christ is Risen!"); and I pray, dear Brother, that the Risen Lord will bestow on you His richest blessings and strengthen you in your high service with the Church of England, as well as with the wider Anglican Communion which looks to the see of Canterbury as its Mother Church.

It was with truly great joy that I learnt of your elevation to the archiepiscopal see of Canterbury, with its position of honour and primacy within the Anglican Communion. This joy was intensified on account of your love and respect for the Orthodox Church and its Traditions - of which you have an immense knowledge, affection and understanding.

I was also heartened on account of your Celtic origins, which race has a developed spirituality in which many have seen more than simply traces of the historic ties between the eastern Christian world and these Islands. As is well-known, you are a distinguished academic, theologian and prolific writer and poet, often using your native Welsh to express your thoughts and ideas. I am sure that your spiritual roots will help the Faithful under your care to enrich their faith and renew their efforts for a better world which will be inspired by the Christian tradition and the teachings of the great Fathers of the Church whom you understand so well and whose teachings

you so greatly appreciate.

But your elevation to your position responsibility within the Anglican Communion has taken place at а time of multiple tensions and anxiety not only within your own Confession but in society at large; and it is to you

that many (and, indeed, not only Christians) look for advice and guidance in the confused world in which we live. This is a heavy burden, but one that you are facing with sensitivity, equanimity and great courage. However, I am convinced that you will contribute constructively and fruitfully to the regeneration of our common Faith in these confused times; and I pray that the Christian Faith will experience progress and new successes during your term of office in the primatial and historic see of Canterbury.

I recall your visit to our Mother Church, the Oecumenical Patriarchate in Constantinople, last year. Although the Theological Dialogue between your Communion and the Holy Orthodox Church is not at present bearing the fruit that had been hoped for - for example, following the 1976 Conference in Moscow (in which I participated) and on earlier and subsequent occasions - we are never-the-less bound by bonds of brotherhood and mutual respect.

There can be no doubt that the Orthodox Church is resolute in its desire to continue along the same path and continue building bridges that will lead to mutual understanding and, in God's good time, to full agreement in Faith, which will result in our being able to approach the same table and share together in the Mystery of Mysteries. This was and remains the desire of us all, following the example of the late Oecumenical Patriarch Athenagoras I of blessed memory and of those who were inspired by his vision.

In this country, the Church of England has frequently shown considerable generosity towards and support for the various Orthodox local Churches-and I should like to take this opportunity to once again express the gratitude of my Flock for this magnanimity. This generosity is evidenced not only by the growing number of Orthodox churches that have at one time been Anglican places of worship but also by the attitude of the authorities of your Church

towards
those in its
ministry who
have felt
consciencebound to
convert to
Orthodoxy.

However, it is of ten forgotten that the Orthodox Churches in traditional Orthodox lands have also made their own places of worship available to Anglican



From of the Dinner on 28th April 2004 (from right to left): The Rt. Revd. Bishops Athanasios and Chryssostomos, the Archbishop of Canterbury Dr. Rowan Williams, His Eminence Archbishop Gregorios and the Rt. Revd Bishop Theodoritos.

congregations both in the past (for example, during the Second World War) and more recently; and I think that this practical sign of mutual respect is a further way of expressing our solidarity and cooperation.

As is well-known, the number of Orthodox Christians in this country experienced an increase following the First World War. However, it was immediately following the Second World War that Greek-speaking Orthodox Christians flooded to these shores. Later, this number was significantly increased following the Turkish invasion of the northern part of my native island of Cyprus. In this country, our people have been able to continue to freely and democratically carry out their religious duties and cultivate their cultural characteristics, sharing in the great tradition of freedom, democracy and human rights with the rest of the British people.

As a Greek-speaking hierarch of the Orthodox Church, I am delighted to recognise the contribution made by a hierarch of Asia Minor towards the organisation of the Christian Church in England in the seventh century. Both St. Theodore of Tarsus and other clergy who served in Canterbury during these early centuries are honoured and respected by Orthodox Christians as being saints of the undivided Church.

In concluding, I should like to repeat how delighted I am that you and your wife have found time in your extremely busy schedule to come here this evening. And I extend the fraternal greetings of His All-Holiness our Patriarch, whom I informed of this evening's festal gathering a few weeks ago when I was in Constantinople to participate in sessions of the Holy Synod, of which I am at present a member. As a matter of fact, I shall be leaving early tomorrow morning to travel to Constantinople to participate in an extraordinary meeting of the Synod, which will discuss some very important issues.

This evening, Your Grace, you are being hosted in a house belonging to our Mother Church, the Oecumenical Patriarchate, the 'Great Church in Captivity' (as it has so aptly been called). The Phanar continues its ministry in circumstances that are well-known to you and it goes without saying that it always needs both your support and understanding together with that of all men of good will - in order to be able to continue its great ministry without hindrance in the contemporary world with its many complexities and the religious and political strife that we see throughout the world.

Therefore, as a token of my esteem and particular joy, I wish to bestow on you the Cross of the seventy-fifth (75th) anniversary of this Archdiocese, in recognition of the close ties that exist between the see of Canterbury and that of Thyateira, which I have the honour to head in the name of His All-Holiness the Oecumenical Patriarch, with the result that I am the official representative (or, *apokrisarios*) of our Mother Church to Your Grace's see.

With these thoughts, Your Grace, I raise my glass and drink to your health and that of your beloved wife and fellow pilgrim in this life.

2003 8003 8003

# ADDRESS OF WELCOME TO THE RT. REVD. STEPHEN VENNER, ANGLICAN BISHOP OF DOVER AND HIS WIFE ON THE OCCASION OF THEIR VISIT TO THYATEIRA HOUSE ON 22nd APRIL 2004

Dear Brother in Christ.

I am delighted to welcome you and your wife to Thyateira House this evening, and I greet you with the traditional Orthodox Easter greeting "Christ is Risen" and I pray that the Risen Lord will bestow on you both His richest blessings and strengthen you in your high service.

It is a privilege to receive you here at Thyateira House, since you bear the title of the see of Dover a town which is not only England's principal port with the European mainland, but one that ñ on 11th December 1400 - enjoyed the presence of a Byzantine Emperor, in the person of the Emperor Manuel II Palaeologus, on his arrival in England after a rather rough sea-crossing. He was accompanied by a number of clergy and by members of the Byzantine aristocracy and brought with him a wealth of presents. From Dover, the Emperor travelled to Canterbury, where he rested for a few days, before proceeding to Blackheath, where he was met by the king, Henry IV. in person. Some months later, he was to return by way of Dover to cross over the Channel to the English-held port of Calais.

Thus, Dover is a place-name that has a certain significance for students of Byzantine history and of Orthodoxy in this country, as well as being, together with its White Cliffs, the "epitome of English patriotism".

In your person, Orthodox Christians in eastern Kent and, in particular, in Thanet, see a worthy representative of the Church of England and one who has interested himself in the problems of the Orthodox congregations worshipping in Margate and Canterbury. That in Margate is of a number of decades, standing while that in Canterbury cares for the spiritual welfare of those studying at the University of Kent.

It goes without saying that your presence at the Blessing of the Sea at Theophanytide last year in Margate was taken as a sign of encouragement on the part of the Church of England and, in particular, of the Archdiocese of Canterbury, for the efforts of the Apostolic Archdiocese of Thyateira to care for its Faithful living in the 'Garden of England'.

And I should also like to say how impressed I was by your contribution to the meeting organised a few months ago under the auspices of Charles Clarke, Secretary of State for Education and Skills. I know of your keen interest in education and I was particularly impressed by what you had to say about the sensitive subject of religious education.

I also know that your wife is an educationalist. Therefore, I should be delighted if one or other of you (or, perhaps, both of you) could find time to address a meeting of our clergy and teachers on this important subject.

With these words, I welcome you, your charming wife and your devout chaplain to this Archdiocesan Centre and I raise my glass to drink to your health.

### VENERATION OF THE RELICS OF THE SAINTS

### In Medieval Western Europe

By Fr. Anastasios D. Salapatas

### INTRODUCTION

n the medieval period, relics of saints were objects of veneration. Obviously there are certain questions to be anwered here, such as "what exactly do we mean by the term 'relics of saints'?", and most importantly "why were the relics of saints objects of veneration?"

The obvious answer to the second question is that the relics possess a religious significance. But is this a reasonable and acceptable answer? And yet more, is this the only answer? In any case, we shall try to answer these questions in the following chapters.

But before we proceed, we need to clarify the meaning of the actual term "relic". In a religious context "relic(s)" is the dead body, or remains of a holy person. It is also an object associated in some kind of way with a holy person. The term "relic(s)" comes from the Latin reliquiae, which means "remains".

The idea of venerating or honouring relics it is not exclusively Christian. At Athens, during the classical Greek era, various relics were particularly honoured (Oedipus and Theseus³), while others were translated (Plutarch mentions the translation of the bodies of Demetrius and Phocion⁴).

It is interesting to note that there is no nominal mention of relics in Holy Scripture, although there is one particular reference which mentions the use of Pauline relics<sup>5</sup>.

### I. WHAT WERE THE RELICS?

In ancient Christian times, the relics of saints which people venerated were not bodily remains<sup>6</sup>. Gregory of Tours (b. AD 538 or 539, d. AD 593 or 594) suggests that pilgrims who visit saints' tombs might put a piece of clothing in the tomb and that this should be regarded as a relic. He goes on to say that this piece of cloth will be "much heavier than before, if the pilgrim's faith is sufficient".

In the 9th century (and even later on) the Holy Eucharist<sup>8</sup> was regarded by the Church as one of the relics. Its importance was based on two facts:

- 1. The Eucharist is the Body and the Blood of Christ.
- 2. It was traditionally placed on the Altar, where relics used to be placed for centuries.

Among the other relics associated with Christ Himself (but without proof) that the medieval Church was venerating, were the following ones: the crown of thorns, a piece of the Holy Lance, fragments of the purple cloak of Christ, a celebrated portrait of Him and even some of His blood.

Probably the most important relic associated with Jesus was His Cross. Fragments of it were to be found in both East and West, in various places. Walter Suffield, bishop of Norwich (AD 1245-125710), makes the point that "the Cross is a very holy relic".



Relics associated with the saints in medieval times were primarily their bodies, or even just their remains. Other well known and venerated saintly relics were pieces from tombs of saints<sup>12</sup>, oil from the lamps which burned at their tombs<sup>13</sup>, dust from the ground around the tombs<sup>14</sup>, the chains of St. Peter, the gridiron of St. Lawrence<sup>16</sup>, relics of the Magi<sup>17</sup> and many other.

An interesting reference to relics related to the Church history of England is found in Bede's 'Historia Ecclesiastica'. He records there that the pope "forwarded to Augustine all the things needful for the worship and service of the church, namely ...., relics of the holy Apostles and Martyrs.." 18.

### **II. RELIGIOUS SIGNIFICANCE**

Clear evidence from the history of the Church and from the Holy Christian Tradition shows that there is certainly a religious significance to relics. This is one of the main, if not the most important, of the reasons for the veneration of the relics of saints. Fathers of the early Church explain that the relics of martyrs "are filled with spiritual grace" and even their tombs offer to the faithful a special blessing.

### a. Consecration of new churches

Christians first developed a great respect for the martyrs and then for all the holy people of God. Thus they wanted to base, in a pragmatic and physical sense, their prayers and even their places of worship on them and on their remains. Therefore the use of relics had eventually become a real necessity in the consecration of new church buildings.

The 7th Ecumenical Council in Nicaea, in AD 787, had officially declared that relics were to be used in the consecration of churches<sup>21</sup>. From a liturgical point of view, in order to consecrate a church, we should deposit relics in the Holy Table (Altar) of the sanctuary.

### b. Spiritual help and miracles

The faithful need some kind of spiritual help in their everyday lives. Relics were believed to play an important role in this. Miracles, which usually support

spiritually the people and uplift them, were experienced in certain places were relics of saints were to be found. This made people even more convinced of the real presence (in a spiritual sense) of the holy people of God in those relics and places.

In medieval times, there was much talk about false relics. Among other scholars of that era the German Cistercian Caesarius of Heisterbach suggested that God did allow the working of miracles even through false relics, which were venerated in ignorance<sup>22</sup>.

### c. Relics and resurrection

A very interesting kind of relationship between relics and resurrection is found in at least one patristic reference. St. Gregory of Nyssa describes how and why he had kept relics from the Forty Martyrs of Sebaste, saying that, "I myself have a portion of this holy gift and I have laid the bodies of my parents beside the ashes of these warriors, that in the hour of the resurrection they may be awakened together with these highly privileged comrades" 23.

Herbert Thurston suggests that in early medieval times there was a "widespread practice of seeking burial near the tombs of the martyrs" because it was thought that when the souls of the martyrs would be united to their bodies, "they would be accompanied in their passage to heaven by those who lay around them and that these last might on their account find more ready acceptance with God" 55.

### III. POLITICAL AND SOCIAL SIGNIFICANCE

It has been suggested that relics, apart from their obvious religious significance, have a political and social significance as well; and this is another significant reason for their veneration. This is an interesting point of view and certainly needs some clarification.

The emperors of the Byzantine Empire had collected and gathered at Constantinople a huge amount of relics from around the Mediterranean. The Latins who used to visit the City were amazed at its enormous beauty and especially of that collection of

relics. After AD 1204, when the Fourth Crusade had destroyed the Queen of Cities, thus destroying its political and social power, those relics were distributed to various places in the West.

Western European leaders, such as Charlemagne (AD 742-814), Henry I of England (AD 1068-1135) and Louis IX of France (AD 12141270), paid large amounts of money<sup>26</sup> in order to get relics, which gave them more political prestige and social influence. The relics were regarded as objects of national pride<sup>27</sup>.

According to Jonathan Sumption, "not only a nation but a region, a city, or an individual, acquired new status when it obtained a valuable relic".

### **EPILOGUE**

Medieval Christians certainly venerated relics of saints. The reasons why the relics of saints were objects of veneration at that time vary. The main one, as described above, was a healthy religious (Christian) understanding of the honour of saints, who putting it in a simplistic way - were (and still are) God's chosen people on earth.

There were also political and social reasons for the veneration of the relics. The relics gave the people (especially in times of trouble and instability) a sense of identity and protection against the vagaries of the world<sup>29</sup>.

The real fact of trading relics<sup>30</sup> in the medieval era shows very clearly the importance that the relics had for individual people and societies, who used to pay a lot of money in order to secure the favour and the blessing of the saints, as well as their miraculous powers that they actually bestowed on people who believed in them.

#### **BIBLIOGRAPHY**

#### A. Sources

Bede, <u>Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum</u>, Book I, Chapter XXIX, http:// www.ocf.org/OrthodoxPage/reading/St.Pachomius/be de 1 29.html, 12/ 02/ 2003, 15.55 pm.

Caesarius of Heisterbach, <u>Dialogus</u> <u>miraculorum</u>, VIII. 69-70, ed. J. Strange, Cologne 1851, vol. II

Gregory of Nyssa, "Sermon on the Forty Martyrs", in J.-P. Migne, <u>Patrologia Graeca</u>, vol. XLVI Gregory of Tours, <u>Historia Francorum</u>, VII.31, ed. B. Krusch and W. Levison, Hanover 1937-51

Gregory of Tours, "In Gloria Martyrum", in

Jonathan Sumption,
Pilgrimage, Faber and
Faber, London 2002

Suffield Walter, "Sermon", in Matthew Paris, <u>Chronica</u> <u>Majora</u>, ed. H.R. Luard, London 1872-83, vol. 4

### B. Secondary works

Allen R.E., <u>The Concise</u>
Oxford Dictionary of
Current English,
Clarendon Press, Oxford
1992

Bebis George, The Saints of



Maketta of the proposed building of the Church of St. Panieleimon in Harrow, London

the Orthodox Church, http://www.goarch.org/en/resources/saints, 12/02/2003, 18.35 pm.

Caranicolas P.C., <u>Key to the Sacred Canons</u>, Astir Publishers, Athens 1970

Dean Jennifer, <u>Saints, Relics and the changing face of Medieval piety in the high and late Middle Ages</u>, http://students.washington.edu/jmcknigh/Lec15.htm, 11/02/2003, 21.20 pm.

King Richard John, <u>Handbook to the Cathedrals of</u> England,

http://www.ku.edu/history/index/europe/ancient\_rome/E/Gazetteer/Places/Europe/Great/

Britain/England/. Topics/churches/.

Texts/KINCAT\*/Norwich/1.html. 12/02/2003, 14.14 pm.

Runciman S., <u>The Emperor Romanus Lecapenus and his reign</u>, Cambridge 1929

Sumption Jonathan, <u>Pilgrimage</u>, Faber and Faber, London 2002

Thurston Herbert, "Relics", in <u>The Catholic Encyclopedia</u>, Online Edition 2002, http://www.newadvent.org/cathen/12734 a.htm, 11/02/2003, 12.55 pm.

<sup>1</sup> R.E. Allen, <u>The Concise Oxford Dictionary of Current English</u>, Clarendon Press, Oxford 1992, p. 1014.
<sup>2</sup> Ibid., pp. 1014-5.

Berbert Thurston, "Relics", in <u>The Catholic Encyclopedia</u>, Online Edition 2002, http://www.newadvent.org/cathen/12734a.htm,

11/02/2003, 12.55 pm. <sup>4</sup> Ibid.

<sup>5</sup> Acts 19, 12.

<sup>6</sup> Jonathan Sumption, <u>Pilgrimage</u>, Faber and Faber, London 2002, p. 24.

Gregory of Tours, "In Gloria Martyrum", in Jonathan Sumption, op. cit., p. 24. <sup>8</sup> Jennifer Dean, <u>Saints, Relics and the changing face</u> of Medieval piety in the high and late Middle Ages, http://students.washington.washington.edu/jmcknigh/Lec15.htm, 11/02/2003, 21.20 pm.

Jonathan Sumption, op. cit., p. 30.

<sup>10</sup> Richard John King, <u>Handbook to the Cathedrals of England</u>, http://www.ku.edu/history/index/europe/ancient\_rome/E/Ga

http://www.ku.edu/history/index/europe/ancient\_rome/E/Gazetteer/Places/Europe/Great\_Britain/England/.Topics/churches/.Texts/KINCAT\*/Norwich/1.html, 12/02/2003, 14.14 pm. Walter Suffield. "Sermon", in Matthew Paris.

Chronica Majora, ed. H.R. Luard, London 1872-83, vol. 4, p. 642.

Jonathan Sumption, op. cit., p. 24.

13 Ibid

14 Ibid.

Jonathan Sumption, op. cit., p. 25.

lbid

<sup>17</sup> Ibid.

Bede, <u>Historia Ecclesiastica Gentis Anglorum</u>, Book I, Chapter XXIX,

 $\label{lem:http://www.ocf.org/OrthodoxPage/reading/St.Pachomius/bede1_29.html, 12/02/2003, 15.55 pm.$ 

George Bebis, <u>The Saints of the Orthodox Church</u>, http://www.goarch.org/en/resources/saints, 12/02/2003, 18.35 pm.

lbid.

P.C. Caranicolas, <u>Key to the Sacred Canons</u>, Astir Publishers, Athens 1970, p. 316.

Caesarius of Heisterbach, <u>Dialogus miraculorum</u>, VIII. 69-70, ed. J. Strange, Cologne 1851, vol. II, p. 140.

Gregory of Nyssa, "Sermon on the Forty Martyrs", in J.-P.Migne, Patrologia Graeca, vol. XLVI, col. 784.

<sup>24</sup> Herbert Thurston, op. cit.

25 Ibid

Jonathan Sumption, op. cit., p. 30.

S. Runciman, <u>The Emperor Romanus Lecapenus and his reign</u>, Cambridge 1929, pp. 145, 229-30.

Jonathan Sumption, op. cit., p. 31.

<sup>29</sup> Jennifer Dean, op. cit.

<sup>30</sup> Gregory of Tours, <u>Historia Francorum</u>, VII.31, ed. B. Krusch and W. Levison, Hanover 1937-51, pp. 311-312.

# ORDINATION OF THOMAS IRENAEOS CARROLL TO DEACON, ON 28th MARCH 2004. AT THE GREEK ORTHODOX CHURCH OF THE ANNUNCIÁTION IN DUBLIN, IRELAND

Sevasmiotate, Reverend Fathers, Your Excellency, My family, My dear friends,

I am happy that you are here today to share with me this most memorable event in my life. This gift of the Holy Spirit is the gift of service to the church, to His Eminence, to Fr. Ireneu and to the whole community It is one which I humbly undertake, and, pray that I may be worthy for the task.

His Eminence our archbishop in his fatherly wisdom has placed his trust in me to serve the church. For this I am profoundly humbled and grateful, I ask that you remember me in your prayers and ask God to give me the strength and humility to serve Him well.

I must also give thanks to Fr. Ireneu for his help and spiritual guidance and encouragement over many ears, and to all those who have placed their trust in me; Thank you.

Fr. Thomas Irenaeos Carroll

### ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

### ΜΑΡΤΙΟΣ 2004

1. Τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Ρόζα Κοββατζῆ. Στή συνέχεια τέλεσε Άγιασμό στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς.

2. Έδωσε συνέντευξη στόν Έλληνικό Ραδιοφωνικό Σταθμό "Ή Φωνή τῆς Έκκλησίας". Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Άντώνιος Στεφόπουλος καί Οlivier Renard, ὁ Τρύφων Σκορδίλης, ἡ Πέπη Άποστολίδη, καί ἡ Έκκλησιαστική Έπιτροπή τ ῆς Κοινότητος Άγίας Αἰκατερίνης Barnet. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Μαρίνα Καλογήρου.

3. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Φοῖβος Σταυρινίδης. Στή συνέχεια τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση στόν τάφο τοῦ Γεωργίου Καραντόκη στό Κοιμητήριο τοῦ Hampstead. Τό βράδυ τέλεσε τούς Χαιρετισμούς στόν Ἱερό Ναό Προφήτη Ἡλία, Reading, ὅπου καί παρεκάθησε σέ

δεῖπνο.

4. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Άρχιμ. Παντελεήμων Κουλούρης. 5. Τέλεσε τήν κηδεία τοῦ Άντώνη Γιαννή στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green. Τό βράδυ τέλεσε τούς Β΄ Χαιρετισμούς στόν Ἱερό Ναό Άγίου Άνδρέα, Windsor, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

6. Μετέβη στήν Όξφόρδη ὅπου τέλεσε τρισάγιο καί εὐλόγησε τήν ἀναμνηστική πλάκα πρός τιμήν τοῦ ἀειμνήστου Ἀνδρέα Ύδραίου στό Κολλέγιο Manchester. Στή συνέχεια προήδρευσε συνεδρίας τῆς ἐκεῖ Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς, ἐπιθεώρησε τό Ἑλληνικό Σχολεῖο τῆς Κοινότητος καί ἀκολούθως ἐπισκέφθηκε τό ξενοδοχεῖο Cotswold Lodge Hotel. Ἐπιστρέψας στό Λονδῖνο, τέλεσε τούς γάμους τοῦ Χαραλάμπους Τ. Περδίου καί τῆς Ἡλιάνας Ἰωάννου στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Ἁγίας Σοφίας.

 Τέλεσε τήν Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίου Ἰωάννη τοῦ Θεολόγου στήν περιοχή Hackney Άνατολικοῦ Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα.

Μετέσχε συνεδρίας τῶν έV Λονδίνω Έκκλησιαστικών Ήγετών στήν οἰκία τοῦ Άγγλικανοῦ Έπισκόπου Λονδίνου. Στή συνέχεια παρέστη στήν τελετή γιά τά Διακόσια Χρόνια ἀπό τῆς ἰδρύσεως τῆς Βιβλικής Έταιρείας, πού πραγματοποιήθηκε στόν Άγγλικανικό Καθεδρικό Ναό τοῦ Άγίου Παύλου ἐν Tó ἀπόγευμα μετέβη Κωνσταντινούπολη γιά νά μετάσχει τῶν ἐργασιῶν τῆς Ίερᾶς Συνόδου τοῦ Πατριαρχείου, τῆς ὁποίας εἶναι Μέλος.

9-11. Μετέσχε τῶν ἐργασιῶν τῆς Ἁγίας καί Ἱερᾶς

Συνόδου τοῦ Πατριαρχείου.

12. Ἐπέστρεψε στό Λονδῖνο τό πρωῖ. Τό βράδυ τέλεσε τούς Τρίτους Χαιρετισμούς στόν ἱερό Ναό Ἁγίου Παντελεήμονος, Harrow, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

13. Ἐπεσκέφθη τό Ἑλληνικό Σχολεῖο τῆς Κοινότητος Άγίου Γεωργίου, Kingston. Τό βράδυ παρέστη σέ κονσέρτο ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων ἀπό τήν Cappella Romana, στόν Καθεδρικό Ναό Άγίας Σοφίας Λονδίνου.
14. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ἱερό Ναό Άγίων Νικολάου καί Ξενοφῶντος, Leicester, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα.

15. Παρεκάθησε σέ γεῦμα μέ τόν Μητροπολίτη Πριγκηποννήσων Ἰάκωβο. Στή συνέχεια μετέβη στό Cardiff τῆς Οὐαλίας, ὅπου προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς τῆς Κοινότητος. Ακολούθως μετέβη εἰς Swansea ἔνθα καί διανυκτέρευσε.

16. Τό βράδυ τέλεσε τούς Χαιρετισμούς γιά τήν Κοινότητα των Άγίων Ζαχαρία καί Έλισάβετ, Swansea,

ἔνθα καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

17. Ἐπέστρεψε στό Λονδῖνο ἀπό τήν Οὐαλία.

18. Παρεκάθησε σέ γεῦμα πού ὀργάνωσε ἡ Βοηθητική Άδελφότης Κυριῶν καί Δεσποινίδων, Finchley καί Βαιπει. Στή συνέχεια τόν ἐπεσκέφθη ὁ Καθηγητής Κώστας Γραμμένος. Άργότερα μετέβη στήν πόλη Eastbourne, ὅπου τέλεσε τούς χαιρετισμούς στόν Ἱερό Ναό Ἁγίων Παντελεήμονος καί Θεοδώρου, παρεκάθησε δέ στή συνέχεια σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Κοινότης.

19. Τό βράδυ τέλεσε τούς Δ΄ Χαιρετισμούς στήν Κοινότητα Άγίων Άμβροσίου & Στυλιανοῦ, Milton

Keynes, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

20. Τέλεσε τή βάπτιση τῆς Carolina, θυγατρός τοῦ Βασιλείου καί τῆς Carine Μαυρολέοντος στόν

Καθεδρικό Ναό Άγίας Σοφίας Λονδίνου.

21. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία καί τή Δοξολογία γιά τήν Έθνική Ἐπέτειο τῆς 25ης Μαρτίου 1821 στόν Καθεδρικό Ναό Άγίας Σοφίας Λονδίνου. Στή συνέχεια παρέστη σέ δεξίωση γιά τήν Έθνική Ἐπέτειο πού ὀργάνωσε ἡ Ἑλληνική Πρεσβεία Λονδίνου στό Ἑλληνικό Κέντρο. Άργότερα παρέστη σέ ἐορταστική ἐκδήλωση γιά τήν Ἐθνική Ἐπέτειο πού ὀργάνωσε τό Ἑλληνικό Σχολεῖο τῆς Ἁγίας Σοφίας στήν Κρύπτη τοῦ Ναοῦ.

23. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἐκπρόσωποι τῆς Όργανώσεως "Way", καί ὁ π. Φώτιος Παπαδόπουλος. Τό βράδυ τέλεσε τούς Χαιρετισμούς στόν ἱερό Ναό Άγίου Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Cheltenham, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

24. Τόν έπεσκέφθη ό Μιχάλης Σιάτης συνοδευόμενος ἀπό τόν υἰό του, Κωνσταντῖνο. Τό βράδυ τέλεσε Μέγα Έσπερινό στόν ἱερό Ναό Άγίου Γεωργίου, Kingston,

**ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.** 

25. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Άργότερα ἐπεσκέφθη ὁ Edward Kessler. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ δεξίωση πού ὀργάνωσε ὁ Λόρδος Δήμαρχος τοῦ Westminster στό City Hall, καί στή συνέχεια σέ ἐκδήλωση γιά τήν Ἑλληνική Γλῶσσα καί τούς Ὁλυμπιακούς Ἁγῶνες πού ὀργάνωσε ἡ Ἑλληνική Πρεσβεία Λονδίνου στό Imperial College.

26. Ἑδωσε συνέντευξη στό Ἑλληνικό Τμῆμα τοῦ BBC. Στή συνέχεια μετέβη στό Birmingham ὅπου τέλεσε τήν Άκολουθία τοῦ Άκαθίστου "Υμνου στόν ἐκεῖ Ἱερό Ναό Άγίας Τριάδος καί Εὐαγγελιστοῦ Λουκᾶ, παρεκάθησε

δέ σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα.

27. Μετέβη στήν Ίρλανδία ὅπου τέλεσε τόν Ἑσπερινό στόν Ἱερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου, Δουβλῖνο, καί ἀκολούθως προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἑκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο στήν οἰκία τοῦ Πρέσβυ τῆς Κύπρου.

28. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου, Δουβλῖνο, χειροτόνησε δέ σέ διάκονο τόν Θωμᾶ Εἰρηναῖο Caroll, δίνοντάς του τό ἐπιπρόσθετο ὄνομα Βασίλειος. Στή συνέχεια τέλεσε τή Δοξολογία γιά τήν Ἑθνική Ἐπέτειο τῆς 25ης Μαρτίου 1821 καί ἀκολούθως παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν οἰκια τοῦ Πρέσβυ τῆς Ἑλλάδος, ἐπέστρεψε δέ ἀργότερα στό Λονδῖνο.

29. Άνεχώρησε γιά τήν Κωνσταντινούπολη.

30-31. Μετέσχε των έργασιων της Ίερας Συνόδου του

Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου.

### ΑΠΡΙΛΙΟΣ

1. Έπιστρέψας στό Λονδῖνο, προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἐπιτροπῆς προετοιμασίας τοῦ Σεμιναρίου γιά τό μάθημα τῶν Θρησκευτικῶν. Στή συνέχεια, τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Νίκος Χάρης καί ἀντρέας Χατζηϊωάννου.

2. Πρέστη τῆς κηδείας τῆς Μαρίκας Τσαπαρέλλη στόν Ἱερό Ναό Ἁγίων Ἀναργύρων Λονδίνου. Ἀργότερα τόν ἐπεσκέφθηκαν στήν Ἁρχιεπισκοπή ὁ Δρ Σαμήρ Hraiki, συνοδευόμενος ἀπό τούς Nabih Madrurt καί Simon

Abdul Nur τῆς Ένώσεως Άντιοχειανῶν.

3. Τόν ἐπεσκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Μαρία Παπαδοπούλου, Γρηγόριος Δημητριάδης καί ὁ Άρχιμ. Νικόδημος Άναγνωστόπουλος, ὁ ὁποῖος καί

παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν Άρχιεπισκοπή.

4. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία τῆς Κυριακῆς τῶν Βαΐων στόν ἱερό Ναό Άγίου Λαζάρου Άνατολικοῦ Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Τό βράδυ τέλεσε τήν Άκολουθία τοῦ Νυμφίου, ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια, στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Άγίας Σοφίας Λονδίνου.

5. Τόν ἐπισκέφθηκε ἡ Στέλλα Μαυραβελῆ. Τό βράδυ τέλεσε τήν Άκολουθία τοῦ Νυμφίου ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια

στόν Ίερό Ναό Άγίων Άναργύρων Λονδίνου.

6. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Γιάννης Γιάννουλος και ἡ Άγγελική Δεληγιάννη, ἡ ὁποία παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν Άρχιεπισκοπή. Τό βράδυ τέλεσε τήν Άκολουθία τοῦ Νυμφίου, ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς και στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό Τιμίου Σταυροῦ και Άρχαγγέλου Μιχαήλ, Hendon.

7. Τό βράδυ τέλεσε τό Μυστήριο τοῦ Εὐχελαίου ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια

στόν Ίερό Ναό Άγ. Δημητρίου Edmonton.

8. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς. Τό βράδυ τέλεσε τήν Άκολουθία τῶν Δώδεκα Εὐαγγελίων, ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό Άγίου Νικολάου, Shepherd's Bush.

9. Τό πρωί προέστη τῶν Μεγάλων Ὠρῶν καί τῆς ᾿Αποκαθηλώσεως στό Παρεκκλήσιο τῆς Ἅρχιεπισκοπῆς. Τό βράδυ προέστη τοῦ Ἐπιταφίου Θρήνου καί τῆς περιφορᾶς ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Ἅρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό

τῆς Άγίας Σοφίας Λονδίνου.

10. Τό πρωῖ τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green Β. Λονδίνου. Τό βράδυ προέστη τῆς τελετῆς τῆς Άναστάσεως, ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Άγίας Σοφίας Λονδίνου, ὅπου καί τέλεσε ἐπίσης τή Θ. Λειτουργία τῆς ἀναστάσεως.

11. Τό βράδυ προέστη τοῦ Έσπερινοῦ τῆς Άγάπης στόν Καθεδρικό Ναό Άγίων Πάντων Λονδίνου, ὅταν τό Ἅγιο

Εὐαγγέλιο ἀνεγνώσθη σέ διάφορες γλῶσσες.

12. Έπισκέφθηκε στό Νοσοκομεῖο τόν Άρχιμ. Θεοφάνη Πέτρου.

14. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Βαρνάβας Μίσιης καί ὁ Άρχιμ. Νικόδημος Άναγνωστόπουλος.

15. Παρέστη στήν ἐναρκτήρια τελετή τῆς Κινήσεως "Breathing Life", τῆς ὁποίας εἶναι ὁ προστάτης (patron), πρύ ἔγινε στά Kensington Rooms, παρεκάθησε δέ στή συνέχεια καί στό παρατεθέν γεῦμα.

- 17. Τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση γιά τόν Φώτη Γεωργίου στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια ἀνέγνωσε εὐχές στό Κοιμητήριο τοῦ Southgate.
- 18. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίων Άντωνίου καί Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, Holloway, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Στή συνέχεια τέλεσε ἀγιασμό στό Νηπιαγωγεῖο τῆς Δέσποινας Παντελιᾶ στό Putney, καί τό βράδυ παρέστη στήν ἐτήσια κοινωνική ἐκδήλωση τῆς Κοινότητος Άγίου Παντελεήμονος, Harrow.

19. Άνεχώρησε ἀεροπορικῶς γιά τή Γλασκώβη, ὅπου προήδρευσε τῆς Συνάξεως τοῦ Κλήρου τῆς Άρχιεπισκοπῆς σέ ξενοδοχεῖο στό Renfrew.

20. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό Άπ. Λουκά, Γλασκώβη, ὁπότε ἀπένειμε τά ἐκκλησιαστικά ὀφφίκια τοῦ μέν Άρχιμανδρίτη στόν π. Ραφαήλ Παβούρη, τοῦ δέ Οἰκονόμου στόν π. Κωνσταντῖνο Παπαγεωργίου. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα, μαζί μέ ὅλους ὅσοι μετέσχαν στή Σύναξη, πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Άργότερα μετέβησαν στό Έδιμβοῦργο, ὅπου ἐπισκέφθηκαν τόν νεοαποκτηθέντα Ναό τῆς Κοινότητος, καί μετά τήν Άρτοκλασία, τούς προσεφέρθη τέϊον ἀπό τήν Κοινότητα, ἐπέστρεψαν δέ ἀκολούθως στή Γλασκώβη. Στό παρετεθέν στή συνέχεια ἐπίσημο δεῖπο, εὐχαρίστησε τήν ἰδιοκτήτρια τοῦ ξενοδοχείου Glenhill, Μαρούλα Νικόλα, γιά τήν παρασχεθεῖσα στούς συνέδρους φιλοξενία.

21. Τό πρωί προήδρευσε καί πάλιν τῆς Συνάξεως καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Πρόεδρος τῆς Κοινότητος Άπ. Λουκᾶ Γλασκώβης, Ρίδη

- Στάκη Christie στό ξενοδοχεῖο της στό Perth.

Άκολούθως ἐπέστρεψε στό Λονδῖνο.

22. Τό πρωΐ τόν ἐπεσκέφθη ὁ Δημήτρης Παπασάββας. Τό ἀπόγευμα παρέστη στήν ἐκδήλωση στό Ἑλληνικό Κέντρο, μέ τίτλο "Μιλᾶτε Ἑλληνικά: μιά νέα σειρά γλώσσας καί πολιτισμοῦ" πού θά μεταδίδεται ἀπό τό BBC. Τό βράδυ παρέθεσε δεῖπνο πρός τιμήν τοῦ Άγγλικανοῦ Ἐπισκόπου τοῦ Dover, Stephen Venner καί τῆς συζύγου, στό Άρχιεπισκοπικό Μέγαρο.

24. Εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Γιώργου Σταυρινίδη καί τῆς Mari Nyman στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Άγίας Σοφίας Λονδίνου. Τό «βράδυ παρέστη στό φιλανθρωπικό Δεῖπνο πού ὀργάνωσε, σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου, ἡ "Ενωσις Άντιοχειακῶν 'Ορθοδόξων Μ.

Βρετανίας.

25. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἐορτάζοντα Ἱερό Ναό Άγ. Γεωργίου Kingston-upon-Thames, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα.

26. Παρέθεσε γεῦμα σέ ἐξέχοντα Μέλη τῆς Ἑλληνικῆς Παροικίας Λονδίνου στό Ἀρχιεπισκοπικό Μέγαρο.

27. Τόν έπεσκέφθηκαν διαδοχικά ο Έπίσκοπος Σεργκιέβο Βασίλειος, καί ο Γιώργος Καραγιώργης.

28. Παρέστη σέ έκδήλωση στό Ύπουργεῖο Έξωτερικῶν καί Κοινοπολιτείας μέ τήν εὐκαιρία τῆς εἰσδοχῆς νέων κρατῶν - μελῶν στήν Εὐρωπαϊκή "Ενωση. Τό βράδυ παρέθεσε Δεῖπνο πρός τιμήν τοῦ 'Αγγλικανοῦ 'Αρχιεπισκόπου Καντουαρίας Δρος Rowan Williams καί τῆς συζύγου του, στό 'Αρχιεπισκοπικό Μέγαρο.

29. Άνεχώρησε γιά τήν Κωνσταντινούπολη.

30. Μετέσχε τῶν συνεδριῶν τῆς Διευρυμένης Ἱερᾶς Συνόδου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου.

# ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

### MARCH

1. During the afternoon, His Eminence the Archbishop received Mrs. Roza Kovvatzi and celebrated an *Haghiasmos* in the Chapel of the Archdiocese.

2. During the morning, he was interviewed by the 'Voice of the Church of Greece' radio station and received Antonios Stephopoulos & Olivier Renard. During the afternoon, he received Tryphon Skordilis, Miss Pepi Apostolidou and the committee of the Community of St. Catherine in Barnet. He was entertained to supper by Miss Marina Kalogherou.

3. In the morning, he received Fivos Stavrinidis. At midday, he celebrated a Memorial Service for the late Georghios Karantokis at Hampstead Cemetery. In the evening, he presided at a Service of Salutations for the Community of the Prophet Elias in Reading at the Anglican church of St. Bartholomew there, being entertained to supper by the Community afterwards.

4. In the morning, he received Archimandrite Panteleïmon Koulouris.

5. In the morning, he presided at the funeral of Antonios Yianni at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. In the evening, he presided at the Salutations at the church of St. Andrew the Apostle in Englefield Green (Windsor), being entertained to supper by the Community afterwards.

6. In the morning, he travelled to Oxford where he offered prayers and blessed a plaque in memory of the late Dr. Andreas Hydraeos at Manchester College, met the committee of the local Orthodox Community, inspected the Hellenic School and visited Mrs. Olga Perou at the Cotswold Lodge Hotel. In the afternoon, he blessed the marriage of Charalambos T. Perdiou and Iliana A. Ioannou at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.

7. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. John the Theologian in Hackney, being entertained to lunch afterwards by the Community.

8. In the morning, he was present at a meeting of London Church Leaders held at the residence of the Anglican bishop of London. In continuation, he was present at the Bible Society's Bicentennial service, held at St. Paul's Anglican cathedral in London. In the afternoon, he left for Constantinople to participate in a meeting of the Holy Synod of our Mother Church.

9-11. He participated in sessions of the Holy Synod at the Patriarchate.

12. He returned to London in the morning. In the evening, he presided at the Third Service of Salutations at the church of St. Panteleïmon in Kenton (Harrow), being entertaned to supper by the Community afterwards.

13. In the morning, he visited the Hellenic School of Kingston-upon-Thames. In the evening, he was present at a concert entitled "Hail, Bride without Bridegroom", given by the Cappella Romana at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.

14. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Nicholas & Xenophon in Leicester, being entertained to lunch by the Community afterwards.

15. At midday, he entertained Metropolitan lakovos of the Princes' Islands to lunch. In the evening, he travelled to Wales where he presided at a meeting of the committee of the Community of Cardiff and spent the night in Swansea.

16. In the evening, he presided at a Service of Salutations for the Community of Ss. Zachariah & Elizabeth, being entertained to supper by the Community afterwards.

17. He returned to London in the afternoon.

18. At midday, he was present at a Mothers' Day Luncheon

held in Palmers' Green under the auspices of the Greek Women's Philanthropic Association of Finchley & Barnet. In the afternoon, he received Prof. Costas Grammenos. In the evening, he presided at a Service of Salutations at the church of Ss. Panteleïmon & Theodore in Eastbourne, being entertained to supper by the Community afterwards.

19. In the evening, he presided at the Fourth Service of Salutations for the Community of Ss. Ambrose & Stylianus in Milton Keynes at the Anglican church of St. Martin in Fenny Stratford, being entertained to supper by the Community afterwards.

20. In the afternoon, he baptised Carolina, infant daughter of Vassilios and Carine Mavroleon at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.

21. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, after which he presided at a *Te Deum* held to mark Hellenic National Day. Afterwards, he attended a reception marking the National Day, given at the Hellenic Centre by the Hellenic Embassy. Later, he returned to the Cathedral for a celebration to mark the National Day organised by the Community's Greek School.

23. During the morning, he received a committee associated with "The Way" and Father Photios Papadopoulos. In the evening, he presided at a Service of Salutations at the church of St.John Chrysostom in Cheltenham, being entertained to supper by the Community afterwards.

24. In the morning, he received Michalis & Konstantinos Siatis. In the evening, he presided at Great Vespers at the church of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames, being entertained to supper by the Community afterwards

25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green, being entertained to lunch by the Community of St. Barnabas afterwards. In the afternoon, he received Dr. Edward Kessler. During the evening, he attended a reception given by the Lord Mayor of Westminster at Westminster City Hall and was present at an event organised by the Hellenic Embassy in connection with the Greek Language and the Olympic Games at Imperial College.

26. In the morning, he was interviewed by the Greek Section of the BBC. He then travelled to Birmingham, where he had lunch with Miss Maria Habib. In the evening, he presided at the Service of the Akathist Hymn at the church of the Holy Trinity & St. Luke the Evangelist in Erdington (Birmingham), being entertained to supper by the Community afterwards. He returned to London the same evening

27. In the afternoon, he left by air for Ireland, where he presided at Vespers at the church of the Annunciation of the Mother of God in Dublin, chaired a meeting of the church council and had supper at the residence of the Ambassador of Cyprus.

28. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Annunciation in Dublin, during the course of which he ordained Thomas Irenaeos Carroll to the diaconate, conferring on him the additional name of Basil. In continuation, he presided at a *Te Deum* held to mark Hellenic National Day. He was then entertained to lunch by the Hellenic Ambassador. He returned to London in the afternoon.

29. He left for Constantinople in the afternoon.

30-31. He participated in sessions of the Holy Synod at the Patriarchate.

- 1. He returned to London in the morning. During the afternoon, he presided at a meeting of the Committee organising the forthcoming Seminar on religious education and received Nikos Haris & Andreas Hadii-loannou.
- 2. In the morning, he presided at the funeral of Miss Marika Tsapparelli at the church of Ss. Cosmas & Damian in Gospel Oak. At midday, he received Dr. Samir Hraiki & Messrs. Nabih Madrurt & Simon Abdul Nur of the Antiochian Society.
- 3. During the morning, he received Mrs. Maria Papadopoulou and Grigorios Dimitriadis. He entertained Archimandrite Nikodemos Anagnostopoulos to lunch.
- 4. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy of Palm Sunday at the church of Ss. Lazarus & Andrew the Apostle in Forest Gate, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the evening, he presided at the Service of the Bridegroom in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 5. In the afternoon, he received Miss Stella Mavravelli. In the evening, he presided at the Service of the Bridegroom in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the church of Ss. Cosmas & Damian in Gospel Oak.
- 6. In the morning, he received Yiannis Yiannoullou. He entertained Miss Angeliki Delighianni to lunch. In the evening, he presided at the Service of the Bridegroom in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the Cathedral of the Holy Cross & St. Michael in Golder's Green.
- 7. In the evening, he presided at the Mystery of Holy Oil (Euchelaeon) in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the church of St. Demetrius in Edmonton.
- 8. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he presided at the Service of Twelve Gospel readings in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush.
- 9. In the morning, he presided at the Royal Hours and at the Vespers of the Deposition of the Body of Christ in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he presided at the *Epitaphios* Lament and procession in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 10. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. In the evening, he presided at the Ceremony of the Proclamation of the Resurrection in the Chapel of the Archdiocese. He then presided at the same Ceremony at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater where, in continuation, he celebrated the Paschal Divine Liturgy.
- 11. In the evening, he presided at the Vespers of Love ('Agape') at the Cathedral of All Saints in Camden Town, during which the Gospel passage was read in a number of languages.
- 12. In the afternoon, he visited Archimandrite Theophanes Petrou, a patient at Northwick Park Hospital.
- 14. He received Varnavas Mischis in the morning and Archimandrite Nikodemos Anagnostopoulos in the afternoon.
- 15. At midday, he was present at the launch of the 'Breathing Life' Campaign (of which he is the patron) at the Kensington Rooms and at the luncheon held in continuation.
- 17. In the morning, he presided at a memorial service for

- Photios Georghios in the Chapel of the Archdiocese and then conducted prayers at the graveside in Highgate Cemetery.
- 18. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Anthony & John the Baptist in Holloway, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he conducted an *Haghiasmos* at Miss Despoina Pantelia's Kindergarten in Putney. In the evening, he was present at the annual Dinner and Dance of the Community of St. Panteleïmon in Kenton (Harrow), held at the Wembley Plaza.
- 19. In the afternoon, he left Luton Airport to fly to Glasgow, where he presided at a Gathering of the Clergy of the Archdiocese, held at the Glenhill Hotel and Leisure Centre in Renfrew.
- 20. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Luke the Evangelist in Dowanhill (Glasgow), during the course of which he conferred the office of archimandrite on Father Raphael Pavouris and that of *oeconomos* on Father Constantinos Papageorghiou. He and the participants in the Clergy Gathering were then entertained to lunch by the Community. Afterwards, they travelled to Edinburgh, where they visited the newly-acquired church and ancillary buildings and, after an *Artoclassia*, were entertained to tea. In continuation, they visited historical sites in Scotland's capital city, before returning to Glasgow. Later, at the Clergy Gathering's official dinner, he thanked Miss Maroulla Nicholas of the Glenhill Hotel and Leisure Centre for her and the other owners' hospitality.
- 21. In the morning, he presided at the final session of the Clergy Gathering in Renfrew, being afterwards entertained to lunch by Mrs. Ridi Staki-Christie at her hotel in Perth. He returned to London in the evening.
- 22. In the morning, he received Dimitrios Papasavvas. In the late afternoon, he was present at the launch of "Talk Greek: a new language and culture series to be broadcast on BBC Learning Zone" at the Hellenic Centre. In the evening, he entertained Stephen Venner, Anglican bishop of Dover, and his wife to supper at Thyateira House.
- 24. In the afternoon, he blessed the marriage of Georghios Stavrinidis and Mari Nyman at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater. In the evening, he was present at the Antiochian Orthodox Society of Britain's annual Charity Dinner at the International Hotel Hyde Park Corner.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames, being entertained to lunch afterwards by the Community.
- 26. In the evening, he entertained a number of leading members of the Hellenic Community to supper at Thyateira House.
- 27. During the morning, he received Bishop Basil of Sergievo and Georghios Karaghiorghis.
- 28. In the afternoon, he was present at a reception at the Foreign and Commonwealth Office entitled "Celebrating Europe" and held to mark the accession of ten new member states to the European Union. In the evening, he entertained Dr. Rowan Williams, Anglican archbishop of Canterbury, and his wife to supper at Thyateira House.
- 29. In the morning, he left London's Heathrow Airport for Constantinople.
- 30. He participated in sessions of the Holy Synod at the Patriarchate.

Ή παροῦσα ἔκδοση ἐγένετο τῆ εὐγενῆ εἰσφορᾶ τῆς Κοινότητος Ἁγίων Πάντων Λονδίνου, εἰς μνήμην τοῦ Ἰάσωνος Λουκιανοῦ, διατελέσαντος Προέδρου τῆς Κοινότητος ἐπί εἴκοσι τέσσερα ἔτη (1979-2003).